

# دیدارِ باری

## بلا حجاب

مصنف:

حضرت مولانا عبدالسیعید سید قلام کیم  
معروف مصلحت و فضیل را ایجاد کردن

کتب سلسلہ نبیر طاہرستہ

اردو بازارِ لاہور و روان: 7248630

# دیدار باری بلا حجاب

مصنف

مفسر قرآن، جامع محققون و امتحانوں حاوی الاصول والفراء  
حضرت مولانا علام مسیح سید غلام حسین المعروف  
مصطفیٰ رضا رضوی رازی قادری  
کتابخانہ "سراج منیر" طاہر سنز 40/ب اردو بازار، لاہور

جملہ حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں

## انتساب

قارئین حضرات!

یہ کتاب

## دیدار باری بلا حجاب

میں اپنے مرید خاص

محمد قاسم رضا قادری

کو انتساب کرتا ہوں اور دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو نبی پاک کی محبت  
سے مزین فرمائے۔

سید غلام حسین رضوی رازی قادری

مصنف: دیدار باری بلا حجاب

نام کتاب: دیدار باری بلا حجاب

مصنف: سید غلام حسین قادری رضوی

کپورنگ: عاصم شیراز (طاحر شریڈر 40/40 اردو بازار لاہور)

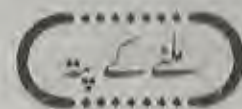
ناشر: عمران زیدی، حیدر علی (طاحر شریڈر 40/40 اردو بازار لاہور)

اہتمام: محمد قاسم قادری، سید فرحان زیدی

مکتبہ "سراج ضییر" طاحر شریڈر 40/40 اردو بازار، لاہور

انجمن خدام قرآن (پاستان)

قیمت: 90/- روپے



مکتبہ "سراج ضییر" طاحر شریڈر 40/40 اردو بازار، لاہور۔ فون: 7248630

شہر برادر 40 اردو بازار، لاہور۔ فون: 7246006

## فہرست

| مضمون                          | نہیں ملی |
|--------------------------------|----------|
| مہر و نسب                      | 4        |
| غایب و غایبت                   | 5        |
| فصل اول                        | 7        |
| عالم کتنے ہیں کا بیان          | 9        |
| فصل دوئم                       | 12       |
| عالم بزرگ کا بیان              | 18       |
| فصل سوئم                       | 20       |
| عالم بزرگ پر ایک گہری نظر      | 26       |
| دش و شک کا بیان                | 27       |
| فصل چھرہم                      | 28       |
| دیدار باری کے بیان میں         | 54       |
| دیدار باری کے ملکی تحقیقیں     | 68       |
| دیدار باری کا ایک اور سوال     | 70       |
| دیدار باری کے مختلف دعائیں ہیں | 90       |
| باب دوئم                       | 102      |
| فلکہ معراج النبی               | 106      |
| بناری شریف کی آخری حدیث        | 112      |
| بنائیں کا ایک اور اعتراض       | 129      |
| ایک اور جماعت کی ولیل          | 140      |

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم اما بعد

## کتاب دیدار باری بلا جا ب کا تعارف

یہ کتاب یہرے مرشد علامہ حافظ سید نام حسین قادری مفسر قرآن جامع المعقول  
و امتحون تعلیٰ عن تحریر فرمائی ہے۔ موصوف تعارف سے تھان نہیں اور موصوف حملہ  
دریں میں منطبق، خود، لکھ، حدیث، تفسیر میں اپنی مثال آپ رکھتے ہیں۔ موصوف کی  
کتابوں کے مصنف ہیں۔ سب سے پہلے قرآن مجید کی تفسیر "سران منیر" کے نام پر کامی ہے  
جس کی ایک جلد پارہ اول طباعت سے آراستہ ہو رہا ہے اور جو ام کی تدریجی پوچلی ہے۔ اس تفسیر میں  
چار درجے رکھے گئے ہیں: اول قرآن بالقرآن، دو قرآن بالاحادیث، سوم قرآن قواعد  
نحوی و منطقی اور مسائل فلسفیہ کو خوب مہارت کے ساتھ تحریر کیا ہے۔ اردو انداز میں یہ تفسیر بے  
مش ہے۔ اس تفسیر میں دلائل کی بھرمار ہے اور اس تفسیر کو ہم جمیع البحرین کہتی تو ہے جان  
ہو گا۔ واقعی یہ جمیع البحرین ہے علاوہ ازیں "سران منیر" ذکر میاہ پر اور "معظم مصطفیٰ" اتنی  
لا جواب تھیں جن کا ایڈیشن چند روز میں ختم ہو گیا اور "ذصالصہ المعقول" شرح حمد اللہ اور بحر  
العلوم جو منطبق کی آخری کتاب ہے۔

بحر العلوم کتاب کے مصنف موصوف کے جدا مدد اعلیٰ سید احمد خیر آبادی کے پیارے  
شاعر گرد ہیں اور یہ کتاب اپنی دلیل ہے اور منطبق کے آخر میں پڑھائی جاتی ہے۔ اس کتاب بحر  
العلوم پر بھی یہرے مرشد نے حاشیہ لگایا ہے۔ موصوف کے حالات اس جلد میں وضاحت کے  
ساتھ ہیں۔

عرض کرنا چلوں کر موصوف کے آباء اجداد جیسیں (26) پتوں سے مفسر اور  
محدث چلے آئے ہیں۔ موصوف اپنے خاندان میں ستائیں سیں تفسیر لکھ چکے ہیں۔ ہمیں  
ذکر کردہ تمام تفاسیر عربی میں ہیں اور پورے عالم اسلام میں شہرہ آفاق ہیں۔

موصوف کے ملکی ممال کا عالم یہ ہے۔ علم نو میں بحث ہے۔ تیس تو ان میں بادشاہ نظر آتے ہیں۔ علم مسلط آپ کا خاصاً محظوظ مشغله ہے اور تیس میں جس وقت آیت کو ایک دوسری سے تقطیل دیتے ہیں تو یہ ان کا جد اگاہ انداز ہے۔ یا اپنے آباد اجداد کی طرح اس ان میں ماحر ہیں۔ اند تعالیٰ آپ کا سایہ اہل سنت پر قائم و دانم رکھے۔

آپ نے یہ جو کتاب "ذی ابراری" ہے جواب "اللهم" ہے اس میں قبر کے حالات، معراج ان کی صلی اللہ علیہ وس علیہ پر لفظ، الل تعالیٰ کا ویہار اہل جنت کو ہوتا۔ ان پر خوب بحث قرآن و احادیث کی روشنی میں دلچسپی ہی رائے میں بیان یا رائے اس کتاب میں عمده، نفس بخشیں ہیں۔ قارئین جب پر صیص گے تو ہمارا پرستے کوئی چاہے کا موصوف کا یہ مخہموں لکھت ہوتا ہے۔ آپ میں آباد اجداد کی خصوصیات ہیں۔ اب آپ کا شہر و نسب ابھالا یا ان رہتا ہوں۔ آپ خود ہی لکھتے ہیں کہ نسب ناتے کی اسلام میں کوئی اہمیت نہیں بلکہ سلف اس لئے لکھ رہا ہوں کہ آپ کا تعلق آبائی علیٰ اور وحاتی وجہ سے ہے اور نسب کا کوئی فائدہ نہیں۔ نہیں نسب نفع میں ہے اور نہیں نسب نفع۔ کہ حضرت کا تعلق سے سئی خصوصیات سے ہے۔

محمد قاسم رضا

شیزان فیکٹری بندرو ڈھلا ہور

فون نمبر 0333-4227677

### ابن جن خدام قرآن کمیٹی

- 1- محمد قاسم قاری، 2- سید فہد جان زیدی، 3- محمد شاہد قادری،
- 4- سید جاہت علی، 5- محمد سعید (سرائے سدھو)، 6- سید اللہ دین،
- 7- التیقان، 8- امام افتی علی، 9- امام جان، 10- عبد القیوم،
- 11- اشتیاق احمد، 12- ایافتیل (سائے مدد)، 13- فہد اقبال پٹش

مرش مرضیکا ہوں کہ مصنف کے حالات جلد اول میں مفصل ہیں۔ تھوڑا عرض کرنا ضروری۔ بحث ہا ہوں موصوف کے آباد اجداد پر ایچ پشتوں سے علم میں ہا خوندہ رہ گئے۔ وور مظیہ کے خاتمہ پر انگریزوں نے موصوف کے آباد کو شہید کیا اور تین کم میں بچے جن کو اپنی قویت اور خاندان کے ہار سے میں کوئی علم نہ تھا۔ صرف اپنے دادا کا تخلص لفظ "جیپ" یا دربا جس کی وجہ سے آپ کی اولاد کو لفظ جیپا موسوم ہوتے تھے۔ لفظ جیپ کی وجہ سے لفظ جیپا تخلص ہو گیا۔ یہ صرف لفظ تخلص ہے اور ان کے آباد اجداد علم میں ممتاز ہے مثل مفسر اور محدث ہیں۔ جن کی ملکی شخصیت مسلم ہے اور ان کا ملکی سکونی یا علم میں مانا ہوا ہے۔

الحمد للہ پارچ پشتوں کے بعد اس تفسیر کی روایت کا سلسلہ پھر جاری ہوا۔ سید محمد عبد اللہ خیر آپدی جن کا لقب خاتم النبی اندھوں مانا گیا ہے وہ اپنی تفسیر انوار انوار میں مقدمہ میں صفحہ 141 پر فطرہ راز ہیں۔ جس کی عبارت کا مفہوم ہے۔ "شدید فتنوں کا دور آئے والا ہے میری اولاد پر کافی آلام و مصائب نو میں گے اور دو سو 200 سال کا عمر صد ہماری تفسیر کا یہ سلسلہ بند ہو جائے گا اور پھر دوپہر چلے گا۔

تو موصوف میرے مرشد اپنے جد امجد کی پیش گوئی کا صحیح پیش خیصہ ثابت ہوئے ہیں۔ مرشد موصوف ایک غریب گھرانے تین پیدا ہوئے تیس اور پہاڑت اہل تقویٰ اور سید ہے سادے درویش ہیں اور قرآن کے شیدائی ہیں۔ میں نے فروری 2000 میں آپ کے ہاتھ پر بیویت کی ہے۔ مجھے قلبی سکون نصیب ہوا ہے۔ موصوف کی تفسیر کی طباعت کا کام کمکمل طور پر میرے نامہ ہے اور میں اسے خداۓ فضل اکرم سے خوبی سر انجام دے رہا ہوں اور آپ کے حکم سے ہی سب کچھ بیٹھ دخوبی سر انجام دوں گا۔ آپ کا عزم مزید کی کتابیں لکھنے کا ہے اور کافی کتابیں لکھی بھی پری ہیں جو غیر مطبوعہ ہیں ان شا، اللہ اعزیز یہ ان تمام کتابوں کی طباعت کا کام بھی میں نے ہی سر انجام دیا ہے۔

الحمد لله رب العالمين والعاقة للحقين  
والصلوة والسلام على رسوله الكريم - محمد  
وآله واصحابه اجمعين الذي بعث الى الخلق  
كافة الناس بشير ونذيرًا. اما بعد

## غرض وغاية

اس کتاب کو لکھنے کی غرض وغایت فتحی کو کیوں محسوس ہوئی؟ اس لئے کہ دیوار  
باری تعالیٰ پر کوئی کتاب علیحدہ تحریر نہیں ہوئی۔ دل میں تمنا پیدا ہوئی کہ دیوار باری  
تعالیٰ پر علیحدہ کتاب ترتیب دوں جس کو سب مسلمان پڑھ کر اپنے لئے ایک بڑی تسلی  
اور باعث مسرت سمجھیں۔ دنیا میں کوئی انسان کوئی کام کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو یہ سوچتا  
ہے کہ میں بلند مرتبے کو پہنچ جاؤں گا لیکن یہ صرف اس کی خواہش ہوتی ہے انسان کا ہر  
ارادہ پورا نہیں ہوتا۔ لیکن شروع میں یہ سوچتا ہے کہ یا میں امیر بن جاؤ گا کا یہ مقصد پیش  
نظر ہوتا ہے کہ کوئی حاکم بن جاؤں گا یہ بات مقدر پر مختصر ہے۔ دوسری بات یہ کہ  
انسان کو اچھے کردار کا صاحد نیا میں بھی مل جاتا ہے اور آخرت میں بھی ملے گا۔

اللہ تعالیٰ کی ذات نے اس تمام عالم کو پیدا فرمایا وہ اس تمام عالم موجودات  
کا موجود ہے۔ دنیا میں کوئی موجود اپنی چیز کو ایجاد کرتا ہے تو وہ اپنے فن کا مظاہر کرتا  
ہے۔ لوگ اس کے فن کو دیکھ کر خوش ہوتے ہیں۔ اس کے فن کی شہرت ہو جاتی ہے۔  
اسی طرح یہ عالم موجودات بھی کسی موجود کی قدرت کا فن ہے۔ جو اس نے کلمہ ”کن“

## شجرہ نسب

نام حسین بن احمد دیت بن محمد بن محمد رمضان بن نادر بن محمد سعی الدین بن شیخ  
محمد عبدالله صاحب تفسیر انوار القرآن میں تفسیر یا میر، بن میر، بن جیونوری، رقی صاحب تفسیر الاستغثی  
بن شیخ محمد رانج صاحب تفسیر الفوائد القرآن بن شیخ حامد صاحب تفسیر خصائص القرآن، بن  
شیخ محمود صاحب تفسیر رکمین، بن شیخ محمد صاحب تفسیر خلاصۃ الاتقای، بن شیخ محمود صاحب  
تفسیر الجواہر، بن شیخ احمد صاحب تفسیر الفتح، بن شیخ امین، بن شیخ محمد صاحب تفسیر البرہان، بن شیخ  
محمد عبدالله صاحب تفسیر حکمت القرآن، بن شیخ محمد صاحب تفسیر فضائل القرآن، بن شیخ احمد  
صاحب تفسیر اہل البیان، بن شیخ محمد تقی صاحب تفسیر احسن البیان، بن علی عرف محمد اکبر  
صاحب تفسیر امین مخالع العلوم، بن شیخ احمد صاحب تفسیر تبيان القرآن، بن شیخ حامد صاحب  
تفسیر البرہان، بن محمد عبدالله صاحب تفسیر الہدیات، بن شیخ محمود صاحب تفسیر الموعظ القرآن  
بن شیخ حامد صاحب تفسیر احکام القرآن، بن شیخ محمود صاحب تفسیر حقائق الاسلام، بن شیخ احمد  
صاحب نور القرآن، بن شیخ محمد عبدالله صاحب تفسیر الفرقان، بن شیخ احمد صاحب تفسیر تنزیل  
القرآن، ابن امام الشریف، بن احمد شیخ موسی البرقد صاحب تفسیر خوبیۃ القرآن، بن امام محمد تقی  
بن امام علی رضا، بن امام موسی کاظم، بن امام جعفر صادق، آپ بھی صاحب تفسیر تھے، بن امام محمد  
باقر صاحب تفسیر بحر العلوم جو سو (100) جلدوں میں ہے، بن امام زین العابدین، بن حضرت  
امام حسین رضی اللہ عنہ، بن علی المرتضی، آپ بھی صاحب تفسیر تھے رضی اللہ عنہم، عصیان۔

قارئین سے انتہا ہے کہ میرے لئے یہ دعا کریں کہ اپنے مرشد سے روحانی  
فیض لیتا رہوں اور ان کے قدم پر بھی رہوں اور اللہ تعالیٰ سے یہ بھی دعا کریں کہ میرے  
دل میں آقانِ لطیفۃ کی محبت کا چراغ روشن رہے۔ (آمین)

محمد قاسم رضا قادری

شیخان فیکری بذریودہ، لاہور

فون نمبر: 0333-4227677

6  
سے آنکھ جپکنے سے بھی پہلے عالم کو ایجاد فرمادیا عالم کے ہر ہر گوشے سے اس کی قدرت  
کے ٹھب ٹھکن نظار سے ہے۔

دنیا کی تمام مخلوقات سے یعنی عالم ارض پر انسان کو تمام مخلوقات سے اشرف  
چنا۔ ان کو سب سے اعلیٰ نعمت عطا فرمائی وہ عقیل ہے۔

عقل کی وجہ سے انسان کو زمین کی تر مخلوقات سے افضل ہای۔ انسان کی  
رشد و بہادستی کے لئے انہی میں سے انبیاء، علیہم السلام منتخب فرمائے جو انہوں نے  
انسان کو ذات باری کے قریب کر دیا۔ انہی کے ذریعے انسانوں کو اللہ تعالیٰ کی  
معرفت حاصل ہوئی کیونکہ جناب واجب تعالیٰ کو اپنی تمام مخلوق سے زیاد پیار ہے اور  
ب مخلوق سے انسانوں کو اپنے قریب کے لئے پندا۔

اس قریب کا ذریعہ انبیاء، علیہم السلام ہیں۔ جنہوں نے انبیاء، علیہم السلام کی  
بیرونی کی وہ معرفت الہی کو پائی۔ جنہوں نے انبیاء کو چھوڑا وہ کمرہ ہو گئے۔ انسان کی  
کامیابی کا راستہ صرف انبیاء، علیہم السلام کی بیرونی ہے۔ جو قریب باری کا ذریعہ ہے۔  
اللہ تعالیٰ ہم سب کو اپنے حبیب پاک علیہ السلام کی بیرونی عطا فرمائے۔

(آمین)

اس کتاب میں کئی فضول ہوں گی:

اس امر کی بیان میں کہ عالم کنتے ہیں۔ علماء، مناطق نے یہ کہا ہے کہ عالم کی کوئی  
تعداد نہیں یعنی ایک سینکڑہ یا ایک منٹ کو بھی عالم کہا گیا ہے۔ عالم ایک ظرف آہے۔  
لیکن اکثر باتیں یہ ہے کہ عالم دو (2) ہیں۔

1- عالم دنیا 2- عالم عقیل

جنہوں نے یہ کہا ہے کہ عالم کی کوئی حد نہیں۔ سینکڑہ بھی اور مت بھی عالم ہے  
تو یہ سے مزدیک یہ ہے کہ وہ جتنے لا تعداد عالم ہیں، واحصل عالم دنیا کی جز ہیں اور اس  
عالم دنیا کے اندر مخلوق کی تخلیق کا سلسلہ ہے۔ اس میں حیات اور ممات دونوں ہیں۔  
ایک دوسرے کے لازم ملزم ہیں۔

عالم دنیا میں اللہ تعالیٰ کی ذات نے اپنی تمام مخلوق میں سے انسان کو مکلف  
بنایا اور ان پر اپنے احکام صادر فرمائے۔ اس دنیا میں اس کے لئے دورانی مقرر  
فرمائے۔ خیر اور شر اور ان دونوں کی جزا، اور سزا رکھی اور عالم عقیل کو جزا اور سزا کا عالم  
بنایا۔ یہ عالم دنیا، عالم عقیل کے تابع ہے اور عالم دنیا میں دو اہم ہیں۔ حیات اور ممات  
عالم عقیل اور عالم دنیا کے درمیان عالم بزرخ ہے۔ انسان عالم دنیا میں حیات کا وقت  
گزار کر عالم بزرخ کا مسافر ہوتا ہے اور اس نے کا اختتام عالم عقیل ہے۔ لیکن عرض بر  
چکا ہوں کہ اس عالم دنیا میں دو اہم ہیں۔ حیات اور ممات  
عالم عقیل اور عالم دنیا کے درمیان عالم بزرخ ہے اس عالم دنیا میں دورانی  
ہیں: خیر اور شر۔

جنہوں نے انبیاء، علیہم السلام کے دامن کو مضبوط کیا اور کامیاب رہے۔

## فصل دوم

(عالم برزخ کے بیان میں)

لغت میں برزخ کے کہتے ہیں۔ قرآن پاک کے بہترین اور عظیم لغت دان امام محمد راغب اصفہانی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کے معنی آڑ کے فرمائے ہیں اور قاموس نے اس کے معنی دیوار کے فرمائے ہیں۔

لغت:

لسان العرب ابن الباری اور صاحب الاقوی نے کتاب الالفاظ اور فرج یابی نے لغات الاقسام میں اس کے معنی چھپانے کے فرمائے ہیں۔ ان تمام معنوں کو یکجا کیا جائے تو محسوس ہوتا ہے کہ آڑ کی چیز سے ہو گی جو پردے کے لئے ظاہر ہو گی۔ تو ب سے مضبوط پرده دیوار کا ہوتا ہے۔ تو جب وہ دیوار کھڑی ہو جائے تو پار والی تمام چیزیں دیوار کے آگے سے سب کچھ ایک دوسرے سے چھپ جائے گا۔

برزخ:

بعض محققین نے اس کو قبر بھی کہا ہے۔ قرآن کریم میں یہ لفظ ایک مرتبہ آیا ہے۔ اس کے مقابل تین لفظ اور ہیں:

ا۔ اچداث      ۲۔ مرقد      ۳۔ قبر

جنہوں نے شر کو اختیار کیا وہ راندہ درگاہ ہوئے۔ عرض کردوں کہ دنیا میں اگر کوئی مزدوری کرتا ہے تو اس کو اجرت مل جاتی ہے۔ اگر کوئی تھوڑا کام کرتا ہے تو تھوڑی مزدوری۔ زیادہ کام کرتا ہے تو زیادہ مزدوری۔ اگر کوئی کام نہ کرے تو کچھ نہ ملے گا۔ اس دنیا میں اگر کوئی جرم کرے گا تو جرم کی سزا ملے گی۔ بھتنا بڑا جرم ہو گا اتنی سزا جتنا تھوڑا جرم ہو گا اتنی سزا۔

لیکن اس میں ایک بات یہ ہے کہ ہر انسان جانتا ہے کہ جرم کی سزا ضرور ملتی ہے لیکن انسان جرم کرتا ہے تو انسان ہی اس کو سزا دیتا ہے۔ حالانکہ اس جرم کا وہ انسان مالک نہیں ہوتا۔ لیکن اس سزا دینے والے میں یہ صفت ہوتی ہے کہ یا تو وہ حاکم ہوتا ہے یا پھر اس سے طاقت میں زیادہ۔

تو اسی لئے وہ واجب تعالیٰ سارے عالم کا موجدد اور مالک حقیقی ہے۔ تو اس نے اپنے بندوں کو اس عالم میں مزدوری پر لگایا ہے اور جس طرح بندے بندے کی مزدوری دیتا ہے۔ اسی طرح وہ بھی اپنے بندوں کو مزدوری عطا فرمائے گا۔

اسی لئے اس عالم میں ان مزدوروں کی بھی مدت مقرر ہے۔ کسی کی کم اور کسی کی زیادہ اور مزدوری دینے میں بندے اتنی ہی مزدوری دیتے ہیں جتنا وہ کام کرتے ہیں۔ لیکن اس کا وعدہ ہے کہ مزدوری بھی دوں گا اور مزدوری سے زائد بھی۔ اسی طرح جب یہ بات مسلم ہے کہ جرم کو جرم کی سزا ملتی ہے۔ لیکن اس کو سزا بندے دیتے ہیں۔

جب ایک بندہ بندے کو جرم کی سزا دیتا ہے یا حاکم ہوتا ہے یا طاقت سے زیادہ لیکن وہ ذات مالک بھی ہے اور حاکم بھی۔ اس دنیا میں رہ کر تم جو کچھ کرو تمہیں یہ احساس ہونا چاہئے کہ اس مالک حقیقی کا بھی ایک وقت مقرر ہے جو مزدوروں کو اچھی مزدوری دے گا۔ لیکن اس سے بھی زیادہ۔ لیکن مجرموں کو بھی ان کے جرم کی سزا دے گا۔ اس لئے اس نے اس عالم کو عالم حیات اور عالم برزخ کو درمیان میں فرمایا۔

1-اجرا:

اس کے معنی امام راغب اصفہانی نے جسم کے ساتھ دوڑنے کے کہے ہیں۔ پچھلگفت دالوں نے اس کے معنی جسم بھی فرمائے ہیں۔ دیکھا جائے تو قبر بھی ایک جسم ہے اور جسموں کو چھپا لیتی ہے۔

2-مرقد:

یہ رقد سے ہے امام راغب اصفہانی اور تمام افغان دالوں نے اس کے معنی بے ہوش ہونے کے کہے ہیں۔ جب نیند آ جاتی ہے تو انسان بے ہوش ہو جاتا ہے اور اس دنیا سے تعلق منقطع ہو جاتا ہے۔

3-قبر:

اس کے معنی "کھودے جانے والی منی"

یاد رہے کہ یہ احادیث کا الفاظ قرآن مجید میں کئی مقامات پر آیا ہے اور مرقد کا لفاظ صرف ایک مرتبہ آیا ہے۔

قرآن مجید میں پارہ نمبر 18 سورہ مومون رکوع نمبر 6 آیت نمبر 99 میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَمَنْ وَرَأَنَّهُمْ بُرْزَخَ الَّيْلِ يَوْمَ يَنْعَثُونَ

(حقی کہ جب ان میں سے کسی کو موت آ جاتی ہے وہ کہتا ہے کہ اسے میرے پروردگار مجھے اس دنیا میں واپس بچیج جس دنیا کو میں چھوڑ آیا ہوں اچھے کام کروں ایسا ہرگز نہیں۔ محض اس کی ایک فضول بات ہے۔ جو وہ کہہ رہا ہے۔ اس میں ایک پر وہ ہے جو وہ موت کی آڑ ہے۔ دوبارہ قیامت کے دن کے اٹھانے جانے تک)

حدیث اول:

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ یہ آیت کریمہ قیامت کے مکرین اور اللہ تعالیٰ کے نافرمانوں کے بارے میں ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ کفار کو جب موت آتی ہے تو وہ فرشتے اس کی نہام زندگی کے حالات اس کو شانتے ہیں اور وہ اپنے حالات پر نہادت کرتا ہے اور فرشتے اس کو مزادیتے ہیں اور اس کی قبر کے حالات اس کو دکھانے جاتے ہیں۔ جب وہ دیکھتا ہے تو اس کو اس وقت رب یاد آتا ہے اور وہ اپنے پروردگار سے آہ و فریاد کرتا ہے کہ مجھے دنیا میں واپس لوٹایا جائے تاکہ میں کوئی فعل تیری نافرمانی کا نہ کروں گا۔ لیکن اس کو تھی ختنی ہوتی ہے کہ اگر دوسرے اس ختنی کو دیکھیں تو آئندہ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی نہ کریں۔

حدیث دوم:

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: رسول اللہ ﷺ سے ابو سعید خدري رضی اللہ عنہ نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ مجھے کچھ وصیت فرمائیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: موت سے اڑو ہر سانس لیئے پر اور شب و روز اپنے عمل کا محاسبہ کرو۔ اس وقت تمہیں یہاں آنے کی مہلت نہ ہوگی۔ آیت مذکورہ بالاتفاق فرمائی۔

حدیث سوم:

حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام کو نبی

انسان کو موت آتی ہے تو مرنے سے پہلے فرشتے سے حکم ہوتا ہے کہ تم جا کر پہلے اس کے منہ اور پیٹ پر طلبہ نچے لگاؤ اور کہو کہ اے بد بخت تیری دنیا کی زندگی اب ختم ہے اور تجھے جو کچھ کرنا تھا یہاں کر لیا اور تو تمام زندگی تھی اور یہی پیشہ قرآن سے پھیرتا رہا تھا کہ اپنے رب سے یہی آہ و فریاد کرتا ہے۔ مجھے اس دنیا میں واپس لوٹا دیجئے لیکن فرشتوں سے حکم ہوتا ہے کہ اس کو زیادہ زد کوب کرو فرمایا اسی موت اس کے لئے جنت ہوتی ہے اور وہی اس کو جان رہا ہوتا ہے۔

### ارشاد باری تعالیٰ:

(پارہ نمبر 26 سورہ محمد) پس جیسے فرشتے ان کو وفات دے رہے ہوں گے اور ان کے چہروں اور پیٹوں پر مارتے جاتے ہوں گے۔ یہی سب تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے کاموں پر الٹ چلے اور ان سے نفرت کا اظہار کیا۔ حدیث شریف میں ہے: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری امت کے کافی لوگ قرآن کی نافرمانی کی وجہ سے ان کی موت ذلت کی موت ہو گی اور فرشتے موت کے وقت ان کا براحال کریں گے۔

حضرت سیدنا فاروق عظیم رضی اللہ عنہ اور سیدنا حضرت علی رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری امت کی بھالی قرآن کی روشنی ہے۔ فرمایا جس نے حلال و حرام اور حدود الہی پر عمل کیا موت کے وقت فرشتے ان کو سلام کہیں گے۔ یعنی جس نے حلال کو حلال اور حرام کو حرام سمجھا اور حدود الہی کو پورا کیا۔ موت کے وقت فرشتے ان کو سلام کہیں گے۔

پاک ﷺ اس آیت کو پڑھ کر یہ فرماتے تھے کہ: السلام علیکم، پاکیزہ اعمال سے تم جنت میں چلے جانا۔

حضرت فاروق عظیم رضی اللہ عنہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے پیغمبر سے پر خوشی کے آثار تھے اور فرماتے تھے کہ میری امت کے وہ عزت والے لوگ جو قرآن سے ووتنی کریں گے مکاف ہو کر اور فرشتے ان کو خوشی سے سلام کہیں گے اور جنت کی خوشخبری دیں گے۔

### عالم برزخ پر ایک گہری نظر:

قبر کے اندر کافر، فاسق، اور فاجر کو عذاب ہوتا ہے اور اس طرح دوسرے مجرموں کو بھی تو وہ عذاب کس حالت میں ہو گا معتزل کہتے ہیں کہ جبکہ میت کی بذریعہ بوسیدہ ہو جاتی ہیں تو اس کا ذہانچہ جب ختم ہو جاتا ہے تو عذاب کس کو عذاب کا تعلق میت سے ہے جب میت ہی نہیں تو عذاب کس کو اسکے روی کو تو عذاب نہیں ہوتا۔ تو لہذا یہ بات بالکل غلط ہے کہ قبر کے اندر عذاب نہیں ہوتا۔

### جواب:

معززل نے اپنے دعویٰ میں کوئی آیت پیش نہیں کی اور نہ ہی حدیث پیش کی ہے۔

ہمارا جواب معززل کو یہ ہے کہ عذاب کی دو اقسام ہیں:

### عذاب بالعرض اور عذاب بالمس

وہ عذاب ہے جو قبر کے اٹھنے کے بعد حساب کتاب کے بعد جہنم کا ایندھن ہوں گے یا اصل عذاب ہے اور قبر والا عذاب عارضی ہے جو مثالی ہے جو اصل کی مثال ہے۔

اس کی مثال ایسے جیسے کہ کوئی خواب میں دیکھے کہ کوئی اس کو مار پیٹ رہا ہے یا وہ یہ دیکھ رہا ہے اپنے آپ کو کہ وہ آگ کے گزھے میں جا گھسائے۔ وہ خواب جب

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم نے پوچھا یا رسول اللہ ﷺ نے انبیاء کی زندگی قبر میں کیسے ہوتی ہے۔

آپ ﷺ نے فرمایا کہ ہم قبر میں دنیا کے سب حالات کو دیکھتے ہیں۔ جیسا زندگی میں۔ کیونکہ ہماری نیند میں آنکھ سوتی ہے اور دل جاگتا ہے اور نیند موت کی بہن ہے فرمایا کہ قبر میں ہمارا دل جاگتا ہے اور آنکھیں نیند کرتی ہیں۔

اس حدیث کو کافی مفسرین نے نقل کیا ہے۔ یعنی ابوالعلی، اسود بن یزید، تابی، قلیس بن مسلم کوئی صاحب بحر العلوم المعروف ابن جزی، ابونصر کلبی، امام سفیان ثوری، احکام القرآن تفسیر عبد اللہ بن شان بن ثورابن وہب فہی، ابراہیم نجاشی، خوبیہ بن بصری، بہار القرآن، تفسیر مجیحی نجحی سالم، محمد بن مسیطھ قطرب، ابن جریر، خزینۃ القرآن، رغائب القرآن، تفسیر سلمی، تفسیر فاری، تفسیر ابن متر، تفسیر مخلد اور تفسیر الاوفوی جامع التاویل، فرقان القرآن، تنزیل القرآن، تفسیر الاستغنا، میر اس حیو، ان سب حضرات نے ان احادیث کو نقل کیا ہے۔

اس میں ہمیں دو فائدے معلوم ہوتے ہیں کہ عام انسان جب سوتا ہے تو وہ بے بوش ہو جاتا ہے۔ لیکن انبیاء علیہم السلام کی زندگی کا یہ عالم ہے کہ ان کا دل جاگتا ہے اور آنکھیں سوتی ہیں اور قبر میں بھی بھی عالم ہے کہ انبیاء کے جسم کوئی نہیں کھاتی اور جسم محفوظ رہتا ہے۔ دل جاگتا ہے اور آنکھیں آرام فرماتی ہوتی ہیں اور مومن کی قبر میں اس کو مثالی زندگی یعنی جنت دکھائی جاتی ہے۔ مثالی طور پر اور وہ مومن عالم خواب اور نیند میں ہے۔ اسی طرح کافروں و قبر میں صبح شام یعنی ان کو مثالی طور پر جہنم دکھائی جا رہی ہے۔ جیسا یہ کوئی کہے کہ میں برے خواب دیکھ رہا ہوں یاد رہے کہ حیات انبیاء کے بارے میں تفصیل، "عظمت مصطفیٰ" میں بحث کر چکا ہوں۔

ارشاد باری تعالیٰ:

ان کو جب وفات وے رہے ہوتے ہیں تو کہتے ہیں میں روتا بھی یا پانی میں غرق ہوتا ہے جب بھی روتا ہے۔ دوسرا آدی اگر کے ساتھ سویا ہوا ہے تو اس کو کوئی خبر نہیں۔ لیکن اس سے احساسات اس کو محسوس کر رہے ہوتے ہیں جو کچھ وہ دیکھ رہا ہے۔ اسی طرح ایک رومہ شخص خواب دیکھتا ہے: وہ باغ دیکھتا ہے، مکانات اچھے دیکھتا ہے، اس کو دوست ملتے ہیں وہ اچھی گلشنگو کرتا ہے وہ اس سے کوئی تجھے لیتے ہیں تو وہ دیتا ہے۔ تو یہ اس کے احساسات محسوس کر رہے ہوتے ہیں۔ تو عالم قبر کی مثال بھی اسی طرح ہے جس کو ہم قرآن سے ثابت کرتے ہیں۔

ارشاد باری تعالیٰ:

النَّارُ يُرَضُّونَ عَلَيْهَا غُدُرًا وَعَشِيًّا

ترجمہ: وہ لوگ صبح شام آگ کے سامنے لائے جاتے ہیں۔

1۔ حدیث شریف میں ہے جسے عبد اللہ بن مسعود، عمر بن یاسر اور ابو سعید خدری رضی اللہ عنہم فرماتے ہیں:

رسول اللہ ﷺ سے صحابہ نے پوچھا یا رسول اللہ ﷺ کہ قبر کے اندر عذاب کیسے ہوتا ہے۔ فرمایا نیند کے اندر جو دیکھتے ہو، وہ دنیا کے اصل کے مثل ہوتی ہے۔ اسی طرح جہنم بھی مثالی دکھائی جاتی ہے اور جنت بھی مثالی۔ فرمایا ان کو یہ سب کچھ دکھایا جاتا ہے۔

2۔ حضرت علی اور ابو موسیٰ اشھری رضی اللہ عنہما سے روایت ہے یا رسول اللہ ﷺ مومن کا حال قبر میں کیسے ہوتا ہے۔ فرمایا: ان کی قبر اور ان کی نیند اعلیٰ ہوتی ہے۔ ان کو جنت میں رکھا جاتا ہے یعنی جس طرح کتم خواب دیکھو۔

اچانک وہ قبروں سے نکل کر اپنے رب کے پاس نیز دوڑتے ہوئے جائیں گے اور کہیں  
گے کہ ہائے ہماری بدختی ہمیں نیند سے کس نے امتحایا۔ یہ وہی رحمٰن کا وعدہ ہے اور رسول  
پیچ کہتے تھے دیکھنے اس آیت میں لفظ مرقد ہے اور مرقد کے معنی نیند کے ہیں۔

حدیث شریف میں آیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ قبر سے اٹھنے کے  
بعد یہ محسوس ہوگا کہ قبر میں صرف نصف ساعت ٹھہر اہوں۔ نیز آیات تلاوت فرمائیں:

ترجمہ:

اس دن اس کیفیت سے ان کو اللہ تعالیٰ جمع کرے گا کہ وہ یہ نہ  
سمجھیں گے کہ تم دنیا اور برزخ میں دن کا ایک منٹ رہے ہیں۔

2-

گویا کہ وہ اس روز دیکھیں گے کہ اس کو یعنی یہ خیال کریں گے کہ دنیا اور  
برزخ میں دن کی ایک گھنٹی ٹھہرے ہیں۔

3-

گویا کہ وہ اس دن دیکھیں گے اس کو یہ خیال کریں گے کہ دنیا اور برزخ  
میں دن کا آخری حصہ رہے ہیں یا اول حصہ۔

اس بارے میں فرمایا کہ تم یہ نہ سمجھو کر دنیا کی زندگی اور برزخ کی زندگی  
صرف ایک سانس کے برابر ہے۔ اصل زندگی آخرت کی ہے۔ جو ابدی اور دائمی ہے۔  
تمہاری مرضی تم اس سانس میں اس ابدی زندگی کو چاہے اعلیٰ بنا لو یا بر باد۔

لیکن دنیا کی زندگی جو تم خواہش کے مطابق کرو گے آخر وہ ختم ہو گی لیکن  
پچھتا وہ گا ابدی زندگی میں جا کر۔ جب ایک دوسرے کو تم پہچانو گے۔

یاد رہے قارئین کرام کہ اس ایک سانس کی زندگی کو بیکارنا بناؤ جب کہ یہ خواب  
ہے اس خواب کو اس ابدی زندگی کے لئے بہتر بناؤ۔ وہ وقت آرہا ہے جو یوم الحساب ہے۔

اب یہ جو عرض کیا ہے کہ قبر کی زندگی خواب ہے اس کو قرآن نے مرقد کہا ہے  
اور قرآن کریم میں ارشاد ہے اس ارشاد سے پہلے ضروری عرض دوں کہ عذاب قبر  
عارضی اور عذاب جہنم وہ اصل عذاب ہے جو عذاب الہ ہے۔

ارشاد پاری تعالیٰ:

(پارہ نمبر 24 سورہ تہذیب و کوئ نمبر 3)

ترجمہ: پس اگر یہ کیس تو بھی جہنم انہیں مس کرے گی۔

اس سے عذاب جہنم کا مس کرنا ثابت ہوا۔ معلوم ہوا کہ دوبارہ زندہ ہونے  
کے بعد ہے۔ قرآن میں لفظ اچداث آیا ہے۔ پارہ نمبر 29 سورہ المعارج میں اللہ  
تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

جس دن وہ قبروں سے نکل کر دوڑتے ہوئے جیسا کہ اعلیٰ ذات کی پارگاہ میں  
پرستش کے لئے دوڑ رہے ہیں۔ ان کی آنکھیں شرم کے مارے نیچے ہوں گی اور ان پر ذلت  
چھائی ہو گی۔ یہ وہی دن واقع ہوا ہے جس کے لئے وہ وعدہ کے جاتے تھے۔

اس آیت سے بھی مراد اچداث ہے۔ نیز سورۃ یسین میں ارشاد ہے۔ جس کا  
ترجمہ یہ ہے۔

نہیں انتظار کرتے مگر ایک چلکھاڑی کی آواز آئے گی وہ ان کو پکڑے گی اور وہ  
آپس میں جگہر رہے ہوں گے۔ پس نہ تو وہ کسی کو وصیت کر سکیں گے اور نہ ہی وہ گھر  
داوں کے پاس جا سکیں گے۔

مفسرین فرماتے ہیں کہ یہ آیت پہلے نفح صور کے لئے ہے۔ جب سے یہ دنیا  
فنا ہو جائے گی۔ یعنی یہ آیت خاص اس امر کی نص ہے کہ پہلے صور پھونکا جائے گا۔ پس

## فصل سوم

### (حشر و نشر کے بیان)

حشر۔ پیشتر۔ حشر اس کے معنی اکٹھا ہونے کے پیں۔

نشر۔ پیشتر۔ نشر اس کے معنی یہیں کھولنا، ظاہر کرنا، پھیلانا۔

حشر و نشر ایک عام لفظ ہے قرآن کریم میں حشر و نشر کے بارے میں قطعی اور کافی نصوص موجود ہیں۔ بلکہ قرآن پاک کا اکثر حصہ حشر و نشر کے بارے میں ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس زندگی کے بعد انسان کو ہر چیز کو پہلے کی طرح ازسرتوں پیدا فرمایا ہے۔ یعنی ایک دفعہ خ صور سے تمام زمین و آسمان اور سارا عالم فنا ہو جانے کے بعد دوبارہ خ صور سے ہر چیز زندہ ہو جائے گی اور تمام انسان کھڑے ہو جائیں گے قبروں سے نکل کر پھر ایک زور دار آواز ہوگی اس سے تمام انسان ایک جگہ جمع ہو جائیں گے اور قرآن کریم میں ہے ایک منادی دینے والا آواز دے گا تو لوگ اپنے رحمن کی طرف پہنچیں گے اور ان کی آواز یہ پست ہوں گی اور خوف طاری ہوگا۔ آنکھیں پیلی ہوں گی اور سوائے قدموں کی آواز کے اور پکھنہ ہوگا یہی وہ وقت ہوگا کہ یہ حساب کا دن ہوگا جو پچاس ہزار برس کا ہوگا۔ لیکن یہ کفار کے لئے اتنی مدت ہوگی۔ حدیث شریف میں ہے کہ مومن کے لئے وہ پچاس ہزار سال چار فرض پڑھنے کے برار ہوگا۔

پل صراط سے گزرنا بھی اسی وقت سے ہو گا نیز سورج کا سوانحیزے پر ہونا بھی اسی وقت ہو گا اور اسی وقت کفار اور مومن کا حساب ہو گا۔ لیکن اس وقت اللہ تعالیٰ کا دیدار کوئی نہ کر سکے گا اور نہ اسی کوئی کلام کر سکے گا۔ ملائکہ اور انسان اللہ کے حضور سب صاف بستہ کھڑے ہوں گے۔ کسی کو کلام کرنے کی جرأت نہ ہو گی۔ جسے وہ خود فرمائے گا وہی بولے گا۔ لیکن یہ بہت سخت وقت ہے۔ یہ بڑا کٹھن اور مشکل مرحلہ ہو گا۔ اللہ تعالیٰ اسی ترازو فرمائے گا اک کسی کے ساتھ زیادتی نہ ہو گی۔ اس وقت نفاس نفسی کا شور ہو گا۔ ہر ایک کو اپنی جان کی پڑی ہو گی۔ لیکن کوئی کسی کا پر سان حال نہ ہو گا اور سورج کی گرمی سخت ہو گی اور پیاس بہت سخت ہو گی۔ نیز ایک فرشتہ اس وقت اس کو کہہ گا کہ اے انسان ا تو اس وقت کیوں غفلت میں رہا۔

اس وقت میں نبی کریم ﷺ کی ذات اپنی امت اور دیگر امتوں کی سفارش فرمائیں گے اور آپ کی امت کی کافی رہائی ہو گی۔ اس کی بحث تفسیر "سرار حنیف" پارہ اول میں خوب کر چکا ہوں۔ یعنی تمام مخلوق میں صرف نبی پاک ﷺ کی ذات اپنی امت کے بخشش کے بارے میں سوال کریں گے اپنی ذات کے لئے نہیں۔ باقی نفاس نفسی کا شور ہو گا۔ حساب کتاب کے بعد جنتیوں کو نامہ اعمال داہنے ہاتھ میں ملیں گے اور خوش ہو کر اپنے گھروالوں کے پاس آئیں گے۔

حدیث شریف میں ہے کہ گھروالوں کو بغل میر ہو کر ملے گا اور وہ بھی بغل میر ہو کر ملیں گے۔ اس کے بعد جہنمی جہنم میں داخل ہو جائیں گے اور جنتی جنت میں حدیث شریف میں ہے کہ جنتیوں کو سب سے پہلے مچھلی کا گوشت دیا جائے گا۔ اس کے بعد جنتیوں پر بڑے انعام و اکرام ہوں گے۔

## فصل چہارم

(دیدار باری کے بیان میں)

دیدار اور اس کے مقابل الفاظ ملاقات ہے۔

دیدار اور ملاقات میں کیا فرق ہے؟ ملاقات صفات سے مشتق ہے اور دیدار بمعنی نظر کے ہے۔ ملاقات اور دیدار میں یہ فرق ہے کہ ملاقات گفتگو سے ہوتی ہے۔ خط کے ذریعے بھی ملاقات ہوتی ہے اور پرده کے ذریعے سے بھی ملاقات ہوتی ہے اور کسی بادشاہ کے دربار میں کسی نایاب کو لے جاؤ اس کی ملاقات بادشاہ سے ہو جائے گی لیکن دیدار کس کا نام ہے۔ جیسا کہ بیان ہو چکا ہے۔ بمعنی نظر کے ہے۔ جس کے معنی ہیں سر کی آنکھ سے دیکھنا اور اس کا آنکھ سے مشاہدہ کرنا اس کا نام دیدار ہے۔ لیکن قرآن کریم میں لقاء اور ملکو کی بارا یا ہے۔ اس میں مفسرین کے دو گروہ ہو گئے ہیں۔ وہ یہ فرماتے ہیں کہ لفظ ملکو سے دیدار ثابت نہیں ہوتا۔ صرف ملاقات ثابت ہوتی ہے۔ لیکن ایک جماعت نے لفظ ملکو سے بھی دیدار ثابت کیا ہے۔

وجود باری تعالیٰ پر علمی تحقیق:

فقیر نے مکمل بحث پارہ اول سورہ بقرہ کے روکن نمبر 3 میں خوب کی ہے۔ مکمل بحث اس سے پڑھیں اب اتنا عرض ضرور ہے کہ اس عالم موجودات کا ایک صانع ضرور ہے۔ وہ ایسا مانع ہے۔ وہ اپنی شان میں یکتا ہے۔ وہ قادر مطلق ہے۔

21

وجود باری تعالیٰ بے مثیل ہے۔ جو کہ انسان کی عقل اور ادراک میں آنا ناممکن ہے اور لفظ بے مثیل اس کے وجود کی ایک ایسی دلیل ہے جو قطعی ہے۔ عالم کائنات کا موجود جناب واجب تعالیٰ ایسا صانع ہے کہ وہ اپنے تمام کمالات خوبیوں میں بے مثیل ہے۔ اگر وہ وجود بکھر میں آیا تو پھر اس کی بہت قائم ہو جائے گی۔ اس کے وجود کی دلیل یہ ہے۔

ارشاد ہے: لوگو! اپنے رب کی عبادت کرو۔ یہ آیت بھی اس کے وجود پر دلیل ہے اور ایک جگہ ارشاد ہے کہ تم بھی سے ذریعہ اکھما نویں بھی وجود پر دلیل ہے۔ ارشاد ہے کہ جو تمہیں اپنی ذات سے ڈرata ہے اور جگہ ارشاد ہے کہ پس جہاں تم پھر و گے۔ پس اس جگہ اللہ تعالیٰ کی ذات موجود ہے اور ایک جگہ ارشاد ہے کہ وہ تمہارے ساتھ ہے جہاں تم ہو۔ یہ آیات تمام اس کے وجود پر دلیل ہیں۔ وہ اسے اپنی ذات پر اظہار فرمارتا ہے کہ پیری ذات ایسی ذات ہے کہ میری کوئی مثال نہیں۔ یہ تمام ولائیں اس کے وجود پر تھے۔ اب یہ عرض کروں کیا اس دنیا میں بھی کسی کو اللہ تعالیٰ کی ذات کا بلا حجاب دیدار ہوا ہے؟

تو دنیا میں حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کو مراجع کی رات اللہ تعالیٰ کی ذات کا بلا حجاب دیدار ہوا۔

لیکن اس واقعہ پر اختلاف ہے۔ یہ قرآن مجید میں جہاں جہاں مراجع کا واقعہ آیا ہے انشاء اللہ فقیر اپنی تفسیر میں خوب بحث کرے گا۔ لیکن اب عرض ہے کہ ملاقات لفظ ملکو سے ہے۔ کفار اور مومن وہ سب اللہ تعالیٰ سے ملاقات کریں گے۔ کیونکہ یہ

## جواب:

حدیث شریف میں آیا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام یعنی تمام انبیاء کرام کو میت میں بھی کوہ طور حضرت موسیٰ کلیم اللہ علیہ السلام کو جناب باری تعالیٰ کی ملاقات پر سب کا اتفاق ہے۔ تو میت میں کافی فرق ہے۔ عرض کر چکا ہوں کہ ملاقات پر سب کا اتفاق ہے کہ کفار حساب کے وقت ذات باری کے رو بروکھڑے ہوں گے لیکن حساب کے وقت کسی کو جرأت نہ ہوگی کہ وہ اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف نظر کرے کیونکہ ذات باری کی بیتخت طور پر چھائی ہوگی۔

بعض مفسرین نے یہ کہا ہے کہ وہ ذات باری کفار سے کلام نہ فرمائے گا۔ میز انہوں نے اپنے دعویٰ میں یہ ارشاد کیا ہے۔ بے شک وہ چھپاتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے نازل کیا۔ کتاب میں سے اور اس کو تھوڑے دامون پر نکتے ہیں اور ایسے لوگ اپنے پیٹوں میں آگ کھاتے ہیں اور قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ان سے کلام نہ کرے گا اور وہ ہی انہیں پاک کرے گا اور ان کے لئے دردناک عذاب ہے اور اس سے وہ اپنایہ دعویٰ پیش کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کفار سے کلام نہیں فرمائے گا اور ان کے ہاتھ اور اعضاء جب خود ان پر گواہ ہوں گے تو وہ اللہ تعالیٰ کے کلام کو نہ سن سکیں گے۔ ان پر ہیئت ہوگی اور ترازو کے وزن کے حساب کے بعد ان کے بانیں ہاتھ میں نہ اعمال دینے کے بعد ان کو جہنم میں داخل کیا جائے گا۔

مغز لدیہ کہتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ ان سے کلام نہیں فرمائے گا تو حساب کتاب کیسے ہو گا؟ حساب کتاب تو گفتگو سے ہے۔ جب گفتگو ہی نہ ہوگی تو حساب کتاب ہی نہ ہو گا۔ مغز لدیہ کوخت غلطی ہے اور جن مفسرین نے یہ فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ

مغلقو میں حکم عام ہے اور یہ مطلق ہے کہ کفار اور مومن سب ملاقات کریں گے۔

اس ملاقات پر سب جمہور مفسرین کا اتفاق ہے کہ ملاقات سب کو ہوگی اور دنیا میں بھی کوہ طور حضرت موسیٰ کلیم اللہ علیہ السلام کو جناب باری تعالیٰ کی ملاقات کا شرف حاصل ہوا اور کلام باری بھی وہ برآ راست نہتے رہے۔ لیکن اصل میں ان کو حجاب تھا اور دیدار کے بارے میں رب العزت کے حضور میں عرض کیا لیکن جواب لغتی میں ہوا۔ پار بار اصرار پر رب العالمین نے ایک تجھی پیہاڑ پر ڈالی تو تجھی سے وہ پیہاڑ ریزہ ریزہ ہو گیا۔ تو جناب کلیم اللہ علیہ السلام بے ہوش رہے۔ معلوم یہ ہوا کہ دیدار باری اس دنیا میں سر کی آنکھ سے بہت مشکل ہے۔ لیکن حضرت امام عظیم ابو حنیف رضی اللہ عنہ کے بارے میں ”شامی“ میں ہے کہ:

امام عظیم فرماتے ہیں کہ خواب کی حالت میں سو مرتبہ قلب کی آنکھ سے دیدار ہوا۔

امام عظیم فرماتے ہیں کہ مجھے کیوں ہوا؟ میں نے ایک مرتبہ جناب باری کے حضور عرض کی کہ مولا میرا کو نا عمل تجھے پسند آیا ہے۔ جس کی وجہ سے تو مجھے دیدار فرماتا ہے۔

فرمان ہوا کہ تو میرے کلام کو زیادہ تلاوت کرتا ہے جس کی وجہ سے میں تجھے اپنادیدار عطا کر رہا ہوں۔

سوال:

حضرت موسیٰ کلیم اللہ علیہ السلام کو اگر طاہر انہیں ہوا تو خواب میں کیوں نہ ہوا؟

کفار سے کلام فرمائے گا اور ان پر ذرے ذرے کے سوالات ہوں گے انہوں نے اپنے دعویٰ میں یہ آیت پیش کی ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ:

ک ان کے چہروں کو آگِ جہلی ہوگی۔ ان کے چہرے جہنم میں خراب ہو کر بکھرے ہوں گے۔ کیا دنیا میں میری آیات تم پر تلاوت نہیں کی گئیں تھیں۔ پس تم نے ان کو جھٹلایا نہ تھا۔ یہ مکالمہ برآ راست ان سے ہو رہا ہے۔ وہ برآ راست اپنے رب سے ہم کلام ہیں اور کہیں گے کہاے ہمارے پروردگار کہ ہم پر گمراہی غالب آگئی تھی ہم گمراہ تھے۔ اے ہمارے پروردگار تو نہیں دنیا میں دوبارہ بیسیج اگر ہم وعدہ پورا نہ کریں تو ہم قصور وار ہوں گے۔

ارشاد ہو گا کہ تم راندہ ہو کر اس میں پڑے رہو اور مجھ سے کلام مت کرو۔

دیکھئے اس آیت میں حق تعالیٰ سے ان کی گفتگو پر فرمان کہ تم مجھ سے کلام نہ کرو۔ حدیث پاک میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ کفار کو جب جہنم میں ڈالا جائے گا ان کے چہروں کو جب آگ جلائے گی تو ان کے من بکھرے ہوں گے اور کالے ہوں گے تو اسی سال تک رب العالمین ان سے کلام نہیں فرمائے گا۔ اسی (80) سال کے بعد ان سے یہی ارشاد ہو گا کہ تم کو قرآن نہیں سایا گیا تھا اور وہ پھر وہی رب سے آہ و فریاد کریں گے تو ظاہر اس حدیث سے یہ ہوا کہ کفار سے بھی رب تعالیٰ کلام فرمائے گا۔ لیکن وہ جواب ہیں۔

رہا سوال اس امر کا کہ او پر والی مذکورہ آیت اس کا کیا جواب ہے۔ اس سے

یہ واضح ہوتا ہے کہ یعنی جب کفار جہنم میں داخل ہو جائیں گے تو جہنم میں داخل ہونے کے بعد ان سے کلام نہ فرمائے گا۔ کیونکہ اسی آیت میں یہ مذکور ہے کہ ان کے لئے بڑا عذاب ہو گا۔ ظاہر ہے کہ عذاب جہنم میں ہو گا۔ تو کلام بھی جہنم میں نہ ہو گا۔ مفتراء اس پر سوال کرتے ہیں کہ اس آیت میں یہ ہے کہ نہ کلام کرے گا اللہ تعالیٰ ان سے قیامت کے دن تو حساب کتاب کا دن بھی قیامت ہے تو معلوم ہوا کہ قیامت کے دن اس کا کلام ان سے نہ ہو گا۔

جواب:

قیامت کے دن کی حد کہاں تک ہے یعنی حر سے لے کر جہنم اور جہت تک قیامت ہی قیامت ہے تو الہذا جہنم میں بھی کفار کے نے قیامت ہے۔

سوال:

مفتراء یہ کہتے ہیں کہ جب جہنم میں کفار پہنچ جائیں گے تو اللہ تعالیٰ اگر ان سے کلام نہ کرے گا تو سورۃ مومنوں والی آیت میں یہ ارشاد ہے کہ تم مجھ سے کلام نہ کرو تو پھر کون کی خبر صادق ہے۔ پہلی یاد دوسری۔

جواب:

قرآن کا ہر حرف لا ریب ہے۔ وہ ماہیت رب سے بھی منزہ ہے آیت پہلی کا جواب ہمارے علماء نے یہ دیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کفار سے نظر شفقت فرمائے گا ان سے اپنی رحمت سے کلام کرے گا۔ پہلی آیت سے یہی امر ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ ان پر غضب سے ہو گا اور ان سے مہربانی سے کلام نہ فرمائے گا۔ جیسا کہ ایک باپ

ہے پھر ان کو کس کی نگاہ دیکھ سکتی ہے۔ انسان کی نگاہ میں کیسی طاقت کو وہ اس ذات کو دیکھ سکتے۔ لہذا یہ آیت اس امر پر شاہد ہے کہ اس کو کوئی نہیں دیکھ سکتا۔ یہ لائل معتزلہ کے تھے۔

### جواب دلائل عقلی:

دیکھنے والے ذات موجود کا تھات ہے۔ اس نے اپنے عالم کو تخلیق کیا ہے اور پھر اس نے جزا اسرا کو قائم کیا ہے۔ جو اس کے فرمانبردار بندے ہیں۔ ان کے لئے انعام ہے اور نافرمانوں کے لئے جہنم ہے اور اگر اس ذات نے جزا اسرا قائم نہ کی ہوتی تو مرنے کے بعد دوبارہ زندہ کرنے کا کیا مقصد ہے۔ جب یہ مقصد کامل ہے کہ دوبارہ مرنے کے بعد زندہ ہونا ہے اور جزا اسرا ہونی ہے تو بندوں کو انعام ہوتا ہے تو دیدار بھی ایک انعام ہے۔ دیکھنے کے دنیا میں بادشاہ ہوتے ہیں ان کی رعایا ان کو دیکھنے کا شوق رکھتی ہے۔ وہ بادشاہ اپنے رعایا کو شرف ملاقات بخشی ہے۔ ان کی رعایا ان کو دیکھنے کی تمنا کرتی ہے۔ رعایا ان کو مل کر سخنچ کر سکتی ہے تو وہ بادشاہ تھتی ہے۔ ان کو دیکھنے میں اس کے بندوں کو لکھنے سخنچ کر سکتی ہے۔

ان کے لئے بڑا انعام ہو گایا یوں سمجھتے کہ بادشاہ کی رعایا میں بے کچھ لوگ ان کے تھانف پیش کرتے ہیں۔ وہ بادشاہ خوش ہوتا ہے اور ان کو اپنے قریب بلاتا ہے تو وہ رعایا کا آدمی خوشی خوشی بادشاہ کے قریب ہوتا ہے۔ تو بادشاہ اسے اپنے پاس بلاتا ہے۔ بادشاہ جس پر ناراض ہوتا ہے۔ اسے اپنے دربار میں نہیں آنے دیتا اور اس کو سزا دیتا ہے تو یہی وجہ ہے کہ دنیا میں جو اپنے بادشاہ حقیقی کی خوشنودی پر کام کر کے اسے راضی کرتے ہیں اور یہ اس کے لئے اس کی بارگاہ میں ان کے بندوں کا تھدہ ہے۔ وہ اپنے بندوں کو انعام سے نوازے گا جو بڑا انعام ہے وہ اس کا دیدار ہے۔

اپنے بیٹے پر جنت تاراض ہے۔ وہ اس سے شفقت نہ فرمائے اور نہ کلام کرے اور بیٹا باپ سے گفتگو کرے اور باپ غضب سے ہو کر یہ کہے کہ تم مجھ سے دفع ہو جاؤ۔ تو یہ غضب ہو گا مہربانی نہ ہوگی۔ تو اس آیت سے اللہ تعالیٰ نہ ان کو پاک کر کے جنت میں داخل کرے گا اور شہادتی ان سے کوئی مہربانی فرمائے گا۔ یعنی ان سے مہربانی کی گفتگو نہ ہوگی۔ ان پر عذاب ہی عذاب ہو گا۔

بھلا یہ بتائیں کہ جس کو سر اُل رہی ہو گی تو اسے گفتگو کرنے کا موقع کہاں سے میر آئے گا۔ لا حاصل کلام یہ ہوا کہ رب العالمین کفار سے مہربانی سے کلام نہ فرمائے گا اور غضب سے کلام فرمائے گا جیسا کہ سورت مومنوں والی آیت سے واضح ہے۔ ان سے غضب کا کلام ہو گا تو یہ ان دونوں آیتوں کی اصل تفسیر تھی ان پر بقیہ بحث فقیر کی تفسیر میں ملاحظہ فرمائیں۔

### معزلہ کا ایک اور سوال:

کہ اللہ تعالیٰ کا دیدار کیسے ہو گا؟ جب کہ ان کے وجود کی کوئی مثل نہیں وہ بے مثل ہے تو جو بے مثل ہے اگر وہ نظر میں آئے تو اس کی بہت قائم ہو جائے گی جبکہ وہ خود فرماتا ہے کہ مجھے کوئی آنکھ نہیں پاسکتی جبکہ میں ہر ایک آنکھ کو پاتا ہوں۔ یعنی اللہ تعالیٰ سب نگاہوں کو محیط ہو جاتا ہے وہ بڑا ہی باریک ہیں باخبر ہے۔

نیو معزل نے اس آیت کو اپنے دعویٰ میں پیش کیا ہے کہ اس کو کوئی نگاہ نہیں دیکھ سکتی۔ اگر کسی کی نگاہ اسے دیکھ لے تو وہ احاطہ میں آجائے گا۔ لیکن وہ کسی کے احاطہ میں نہیں آ سکتا۔ کیونکہ وہ بے مثل ہے اگر احاطہ میں آئے تو اس کی حد قائم ہو گی۔ پھر وہ ذات لا محدود

اس کو دیکھ کر عبادت کرتے تو دل میں خوف رہتا کہ ہم عبادت صحیح کر رہے ہیں یا کہ غلط۔ وہ غیب رہتا ہے تو اپنے بندوں کے گناہوں کو ڈھانپ لیتا ہے۔

حدیث شریف میں ہے جس کو کافی مفسرین نے بیان کیا ہے۔

پارہ نمبر 29: سورۃ قیامت کی ایک آیت کی بحث میں، ابوالعلیٰ، اسود بن یزید تابیٰ، قیادہ بن دعامة، عطاء بن رباح، حضرت عطاء، ابراہیم بن حنفی، صاحب بحر العلوم، سفیان ثوری، حسن بصری، بحرین مسلم، فرج یابی، سعید اور قظرب اور سعید بن حنفی شاہد اور ابن بحری، تفسیر القرآن، تنزیل القرآن الفرقان، نور القرآن، حقائق اللہ تعالیٰ کو اس عالم میں کہ سر کی آنکھ سے دیکھ لے تو اس کو موت نہ آئے گی۔

فرمایا یہی وجہ ہے کہ قیامت کو جب اہل جنت اللہ کا دیدار کریں گے تو موت پہلے میدیہ ہے کی شکل میں ذبح ہو چکی ہو گی۔

اس حدیث سے یہ واضح ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے دیدار کے بعد نہ موت ہے اور نہ فنا ہے۔ اب تھی کاموں کا صلواہ دیدار الہی ہے۔ تو ہماری مرا دیدار باری آخرت میں ہے۔ اس پر ہم کافی آیات قرآنی اور احادیث کثرت سے ذکر کرتے ہیں۔ قرآن کریم میں ہے کہ جتنی جنت میں داخل ہو کر بڑے بڑے انعام حاصل کریں گے اب ہم ان آیات کا ذکر کرتے ہیں جو دیدار باری کے حق میں ہیں:

اللہ تعالیٰ خود فرماتا ہے:

### دلائل نقلیہ:

جو آیت مذکورہ الامتعز لے پیش کی تھی وہ آیت اس عالم دنیا کے حق میں ہے۔ یعنی عالم دنیا میں اس ذات کو بلا حجاب کوئی نہیں دیکھ سکتا یہ آیت عالم دنیا کے حق میں ہے۔

یہ جوانہوں نے کہا تھا کہ وہ بے مثل ہے اگر وہ نظر آجائے تو اس کی بہت قائم ہو جائے گی تو پھر وہ ذات لامحدود ہے اور وہ غیر متناہی ہے اور بے مثل ہے۔

### ارشاد باری تعالیٰ:

کہ اس مقام سے داہنے ہاتھ سے برکت والے اس درخت سے آواز آئی کہ اسے موسیٰ میں رب العالمین ہوں۔ دیکھئے کہ درخت متعین ہے وہ ذات لامحدود ہے تو اس نے درخت سے آواز دی۔ کیا وہ ذات محدود سے داخل ہو کر محدود ہو گئی۔ نہیں وہ ذات لامحدود ہے۔ اس طرح اس درخت کو شرف بخشا کہ سارا عالم اسی ذات میں پہاڑ ہے۔

### معتزلہ کا ایک اور سوال:

کہ وہ ذات اس عالم میں غیر مریٰ کیوں ہے؟ جب اس نے اپنا دیدار دینا ہے تو وہ پھر ہم سے غیر مریٰ کیوں ہے؟

### جواب:

وہ ذات اس لئے اس عالم میں غیر مریٰ ہے کہ اس کے بندے اس کی فرمانبرداری کریں اور اس کے دیدار کی ترپ رکھیں۔ جو فرمان ہیں وہ نافرمانی کرتے ہیں تو اس کو دیکھ کر وہ کیسے نافرمانی کرتے دوسرا یہ کہ پھر ان کو بہت ہوتی۔ تیسرا یہ کہ وہ اپنے بندوں سے غیب رہتا ہے۔ اس لئے کہ اسے جزا اور سزا مقرر کی ہے۔ اگر

ارشاد باری تعالیٰ:

فَإِنَّمَا الَّذِينَ أَهْمَلُوا وَعَمِلُوا الصَّلَحَاتِ فَيُوَفَّىٰهُمْ أَجُورُهُمْ

وَيُذْكَرُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ حَجَّ

ترجمہ:

پس ہر حال جو ایمان لائے اور عمل نیک کئے پس ان کو پورا پورا  
اجر دیں گے اور اپنے فضل سے زیادہ دیں گے۔

حدیث شریف میں ہے۔ عبد اللہ بن عمر ابن العاص، عمرہ بن یحییٰ اور جابر  
بن سمرة رضی اللہ تعالیٰ عنہم فرماتے ہیں:

رسول ﷺ نے فرمایا کہ ایمان والوں نے جنہوں نے عمل اچھے کئے تو ان  
کے برائے عمل کو پورا ثواب ملے گا اور اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ اے میرے بندے یہ تیری  
نیکیاں تھیں اور ان کے برادر میں نے تمہیں پورا اجر دیا ہے اور یہ میں نے اپنے فضل سے  
تمہیں زیادہ عطا کیا ہے۔ جو زیادتی ہو گی وہ ان کے وہم و مگان میں بھی نہ ہو گی۔

مذکورہ بالا آیت تلاوت فرمائی اور یہ بودیوں کے اور اہل کتاب کے حالات کو  
بیان فرمایا کہ ان کو ریشہ دو نیاں اور غلط کروار کی نشان دہی کر کے اور ایمان والوں کی  
عظمت کو ظاہر فرمایا۔ نیز فرمایا کہ جو اپنے فضل سے زیادتی فرمائے گا وہ اس کا دیدار  
ہے جو بلا جا ب ہو گا۔

ارشاد باری تعالیٰ:

لِيَخِرِّيْهُمُ اللَّهُ أَخْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيُذْكَرُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ طَ

ترجمہ:

تاکہ اللہ تعالیٰ ان کو اچھے اعمال کی جزا جنت میں عطا فرمائے گا

اور اپنے فضل سے زیادہ

حدیث شریف میں ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ اور حضرت علی رضی

الله تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں کہ رسول ﷺ نے اس آیت کو پڑھتے ہوئے فرمایا کہ میری

امت کے اور دیگر امتحان کے نیک اونوں کی نیکیوں کی جزا جنت ہے۔ فرمایا اچھے اعمال کا

بدل جنت ہے کہ اس کا وعده کہ اچھے اعمال کا بدل جنت ہے۔ لیکن اپنے فضل کی زیادتی

بے بہا ہے۔ تو صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا کہ آپ پچھو تو فرمائیں۔ فرمایا کہ یہ فضل کی

زیادتی اس کا دیدار بلا جا ب ہو گا۔ یاد رہے کہ مختار کے سوال کا ایک جواب رہ گیا تھا۔

حدیث پاک جو اپر بیان ہوتی ہے کہ عالم دنیا میں اگر کوئی اللہ تعالیٰ کو دیکھے

لیتا تو اس کو موت واقع نہ ہوتی۔ اس حدیث کی تائید قرآن سے بھی ملتی ہے۔

جب شیطان نے حضرت آدم علیہ السلام و حواسے کہا کہ پڑھے کہ تمہیں اللہ

تعالیٰ نے اس درخت سے کھانا کیوں منوع کیا ہے۔ اگر تم کھا لیتے تو تمہیش زندہ

رہتے۔ ایک بات قویٰ کہ جنت میں رہنے والے کو موت نہیں آ سکتی۔

جب جنت میں رہنے والے کو موت نہیں آ سکتی تو اللہ تعالیٰ کے دیدار کرنے

والے کو موت کیسے؟ حالانکہ اس کی بنائی ہوئی جنت کا یہ عالم ہے کہ اس میں زندگی ابدی ہے

تو ذات کو دیکھنے پر کیسے موت آ سکتی ہے؟ ایک بات اور بھی ذکر کرنا مقصود ہے کہ حساب

کتاب کے وقت اس وقت ذات باری تعالیٰ ظاہر ہو گا اور اس کی جلوہ نمائی ظاہر ہو گی۔

خواس کا ارشاد ہے۔

نے ان کو دیا ہے اعلانیہ اور درپرداہ اور ایسی تجارت کی امید کرتے ہیں جو ہرگز ختم نہ ہوگی ان کو ان کا پورا پورا اجر دیا جائے گا اور اپنے فضل سے ان کو زیادہ بھی۔ یقیناً وہ بخشنے والا قادر داں ہے۔

اس آیت کی بہت بھی تغیر ہے۔ صحابہ رضی اللہ عنہ کے اجتماع میں رسول ﷺ نے فرمایا کہ اللہ کے کلام کی تلاوت کرنا اور قرآن کے حکم کے مطابق نماز زکوٰۃ اور اللہ کی راہ میں خرچ کرنا۔ یہ میری امت اللہ کی ذات سے تجارت کر رہی ہے۔ فرمایا یہ بڑی تجارت ہے کہ چھپا کر اور ظاہری خرچ کرنا اللہ کو پسند ہے۔

فرمایا: اس تجارت کا بے بہانہ ملے گا جو ختم نہ ہوگا۔ مزید فرمایا کہ یہ تو ان کی تجارت کا نفع ہے جو ختم نہ ہوگا۔ فرمایا فضل جو ہے وہ تجارت سے زیادہ ہے۔

فرمایا: سن رکھو، فرمایا اس حکم میں تینیوں کا اجر و ملے گا جو ختم نہ ہوگا۔

فرمایا: گنہ و معاف کر دیئے جائیں گے اور فضل کی زیادتی وہ یہ ہے۔ اس کا دیدار بلا حجاب۔

حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ کچھ صحابہ رضی اللہ عنہ کھڑے ہوئے۔ انہوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ہم میں سے زکوٰۃ دینے کی اور اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کی طاقت نہ ہو تو پھر۔

نبی پاک ﷺ نے فرمایا کہ پھر بھی تم بے بہانہ تجارت کر سکتے ہو۔ جو ختم نہ ہو۔ اللہ کے کلام کی تلاوت کر دیا اسے سنو، نماز قائم کرو، فرمایا قرآن کے ایک ایک حرف کے بدالے میں تو (700) نیکی ہے۔

فرمایا کہ قرآن کے حروف کو دیکھنا یوں سمجھو کر تم باری تعالیٰ کو دیکھ رہے ہو۔

ارشاد باری تعالیٰ:

ایسا ہر گز نہیں جب زمین کھوئے کھوئے کر دی جائے گی اور آپ کا پروردگار فرشتوں کی حیثیت میں چلو گر ہو گا۔

اس آیت کی تفسیر میں حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

رسول ﷺ نے فرمایا: جب یہ زمین فنا ہو جائے گی اور دوبارہ ازمن نوع پیدا کی جائے گی خلقت کے دوبارہ زندہ ہونے کے بعد اللہ تعالیٰ فرشتوں کی جماعت میں ظاہر ہو گا۔ بے بہانہ صرف در حرف ان کی حمد کرتے ہوں گے۔ وہ اس وقت اپنی تمام مخلوق کے ساتھ مخلوق کا حساب فرمائے گا۔ فرمایا یہ وقت بڑا خوف ناک ہو گا اور تمام کفار اور مومکن اس کو اپنا حساب دے رہے ہوں گے۔

آپ نے دعا کی کہ اے میرے اللہ میری امت کے حساب میں مہربانی کے ساتھ عفو و درگزير فرمانا۔ اس حدیث سے بھی واضح ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس وقت غضب میں ہو گا کیونکہ حساب کتاب تو اس نے خود فرمانا ہے۔ لیکن کافر اس وقت حجاب میں ہوں گے۔ اس کو آئندہ اور اراق میں بیان کروں گا۔ نیز اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ:

پارہ نمبر 22 سورہ فاطر، آخری رکوع۔

ترجمہ:

بے شک جو کتاب اللہ کی تلاوت کرتے ہیں عمل کے ساتھ اور نماز قائم کرتے ہیں اور زکوٰۃ دیتے ہیں اور خرچ کرتے ہیں جو کچھ ہم

فرمائے گا اور اس کا دیدار ہے جو بلا حجاب ہو گا۔ دیکھنے قرآن کریم میں وَيُوْقِنُهُمْ  
اجْزُورُهُمْ یہ فرمائے ویزیندھم من فضلہ فرمایا۔ لیکن ویزیندھم من فضلہ قرآن  
میں چار مرتبہ آیا ہے۔ لیکن وعدے پر وعدہ پختہ۔ یہ اس کا کتنا ظیم احسان ہے کہ اس لفظ کو  
بار بار تکرار فرمایا اب دوسری آیات پیش کرتے ہیں۔ جو ان چار آیات کی تفسیر ہیں۔

### ارشاد باری تعالیٰ:

لِلَّذِينَ اخْسَنُوا الْحَسْنَى وَرِزْيَادَةً ۝ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهُهُمْ  
فَقْرُرْ وَلَا دَلْلَةُ أُولُوكَ اصْحَبُ الْجَنَّةَ هُمْ فِيهَا حَلَدُونَ ۝

ترجمہ:

جن لوگوں نے ایک نیکی کی ہے ان کے لئے وہ گناہ ہے اور دس  
گناہ برابر سات ہو ہے اور حسنی سے جنت کا وعدہ اور وَرِیَادَة  
سے اللہ کے رو برو ہوتا۔ اس آیت سے جمہور مفسرین کا اتفاق  
ہے کہ لفظ وَرِیَادَة سے مراد اللہ تعالیٰ کا دیدار بلا حجاب ہے۔

حضرت صحیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا  
کہ جب جنت میں داخل ہو جائیں گے۔ جب ان کو بے بہانعماں سے نوازا  
جائے گا وہ خوش ہو جائیں گے تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ آؤ میں تم سے اپنا وعدہ پورا  
کروں لوگ کہیں گے کہ مولا وعدہ تو پورا ہو گیا۔ وہ کون سا وعدہ ہے جو باقی ہے۔  
اللہ تعالیٰ اس وقت اپنا حجاب بٹا دے گا اور اپنے بندوں کو بلا حجاب دیدار  
فرمائے گا۔

قرآن کی تلاوت کی برکت سے تم جنت میں تم اللہ تعالیٰ کا بلا حجاب دیدار کرو گے۔ اس  
حدیث کو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے بھی روایت کیا ہے۔

مذکورہ بالا آیت کے تحت بھی حدیث ہے جن جن اصحاب نے نقل کی ہے وہ  
دورِ ذیل ہے۔ صاحب بحر العلوم، عطاء، سخیان ثوری، ابن وہب، بھی اور حسن بصری  
ابی ابن حب، مغائب القرآن، خزینۃ القرآن، تفسیر محدث، تفسیر جامع التاویل، ابن  
مرودی، امام ابوالیث، تفسیر ابن منذر، ابن جریر، قطرب، تفسیر جوینی اور تفسیر الافوی،  
تفسیر علائی، تفسیر ابن فورق، تفسیر تہذیل القرآن، تفسیر الفرقان، نور القرآن، حقائق  
الاسلام، اسباب التزویل، الرحمن، العینات، تبیان الحجیم، احسن البیان، حکمت  
القرآن، فضائل القرآن، الجواہر، البرہان، اشْحَمْ میمین، خاصۃ التفاسیر، ذکر میمین،  
خصائص القرآن، الفوائد۔

الاستغنا، انوار التزیل، محمد عبداللہ خیر آبادی، رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین  
دیکھنے اس حدیث سے بھی کتنے مفسرین نے صراحتاً ثابت کیا ہے۔ اس سے دو فائدے  
ہوئے، دیدار باری بلا حجاب دوسری کہ قرآن کے ہر حرف پر ہم پر سات سو نیکی۔

### ارشاد باری تعالیٰ:

پارہ نمبر 25 سورہ شوریٰ: اور ان کی عبادت قبول فرماتا ہے۔ جو ایمان  
لائے اور نیک عمل کئے اور اپنے فضل سے ان کو زیادہ عطا کرتا ہے۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ بھی آیت تلاوت فرمادے تھے۔ رسول اللہ  
ﷺ تشریف لائے اور اس آیت کے بارے میں فرمایا اللہ تعالیٰ نے میری امت کی  
عبادت کو قبول کرنے کا وعدہ فرمادیا ہے اور اپنے بہا فضل بھی میری امت پر انعام

صحابہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ ہمارے ماں باپ آپ ﷺ  
پر قربان ہوں۔ ہم کس عمل سے اللہ تعالیٰ کا دیدار کر سکتے ہیں؟ فرمایا تم اللہ کے کلام کی  
کثرت سے تلاوت کیا کرو۔ قرآن سے دوستی لگاؤ۔ قیامت کے دن جنت میں قرآن  
کی برکت سے تمہیں اللہ تعالیٰ کا بلا حجاب دیدار ہوگا۔ صاحب بحر العلوم، ابی بن کعب،  
قیس بن مسلم کو فی المعرف ابن جزیع قادہ بن وعاصہ، ابن دہب فہی، احکام القرآن،  
سید، خزینۃ القرآن، بیکی شعب نجوى، بھار القرآن، امثال القرآن، جامع التاویل  
حلائی، ابن مردوی، تفسیر فوزق، تفسیر ابی حمزہ اور بھار القرآن، تنزیل القرآن،  
الفرقان، نور القرآن، حقائق الاسلام، الرحمن، الیقث، موعظۃ القرآن، تبیان،  
الہیمن، حسن البیان، فضائل القرآن، اسباب النزول، حکمت القرآن، البرہان  
البجواہ، فیض الامین، خلاصۃ التفاسیر، ذکر مبین، خصائص القرآن، الغواہ، الاستغنا،  
انوار التنزیل، محمد عبداللہ خیر آبادی، تفسیر مقلد، ابن منذر، تفسیر فاری، تفسیر ابی محشر اور کافی  
مفسرین نے اسے نقل کیا ہے۔

امام فخر الدین رازی نے ”کبیر“ میں اس آیت کے تحت فرمایا کہ احسن  
الحسنی اس کا وعدہ جنت ہے اور جب جنت میں انسان داخل ہو تو وہ جنت اس کا  
گھر ہے۔

عقل اس بات کو مانتی ہے کہ مزدور کو مزدوری ملنی چاہئے تو آیت کے قفایش  
میں اس کی ایک نیکی سات سو کے پر اب ہے تو اس کے ذریعے وہ جنت کا وارث بناتو  
جنت میں جو بے بہا خزانے ہیں وہ مومنوں کے لئے ہیں اور مومن جنت کا وارث  
ہے۔ جب وارث ہے تو سورۃ مومن کے اندر ارشاد ہے پس جو شخص نیک عمل کرتا ہے

حدیث دوم:

حضرت ابو مکر بن عاصی، حضرت عمر بن ابی داؤد و حضرت عثمان بن عفی اللہ عنہم  
بیہقی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی زندگی کا اعلان ہوت کے بعد یعنی جب  
سے روزے فرش ہوئے۔ ۹۔ بھری کے رمضان کو مبعث الوداع کے موقع پر خطبہ دیا اور  
اسی آیت کی تفسیر فرمائی۔

فرمایا ایک نیکی دس گناہ ہے اور اس سے بڑھ کر سات سو ہے۔ فرمایا رمضان  
میں ایک نیکی کرو تو سندھ کے ذراثت سے بھی زیادہ ثواب ملتا ہے۔ فرمایا کہ تم جتنی نیکی  
کرو گے اس کے بدے جنت اور وذیسادہ کو پڑھتے ہوئے فرمایا کہ بے شک  
قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کا بلا حجاب دیدار ہوگا کوئی پرده نہ ہوگا آپ ﷺ نے اپنا  
باتحکم مبارک بلند کیا فرمایا جس طرح تم میرے دست مبارک کو دیکھ رہے ہو۔ اسی طرح  
تم جنت میں اللہ تعالیٰ کو دیکھو گے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں کھڑا ہوا مجھ بہت تھا۔ میں نے  
عرض کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ کیا حجاب پھر کبھی ہٹ بھی جائے گا؟  
بی اقدس ﷺ نے فرمایا کہ جیسا تم چاہو گے اگر یہ چاہو کہ کبھی منقطع نہ ہو  
تو مومن کے لئے کبھی منقطع نہ ہوگا اور دیدار الہی کے ہوتے ہوئے کسی اور لطف کی  
ضرورت نہ ہوگی۔

فرمایا اگر تمہاری خواہش ہوگی کہ منقطع نہ ہو تو منقطع نہ ہوگا کیونکہ میرا رب  
بڑا کریم ہے۔ پھر وہ بلا حجاب رہے گا۔ جس کی مرضی چاہے وہ جتنا دیدار کرتا رہے  
اور جس کی مرضی چاہے وہ اور انعام حاصل کرتا رہے۔

دیکھنے اس آیت کے اندر لفہم فیہا مانیشاون ہے۔ اس میں معموم ہے اور مطلق ہے بیشاون، شاء سے مشتق ہے۔ ماضی شاء بیشا۔ تمام لغت دانوں نے اس کے معنی چاہت کیا ہے۔ خواہش بھی کیا ہے۔ جو دل میں خواہش ہوتا ہے اس پر داخل ہو کر پہلے اس امر کا نتیجہ ظاہر ہو رہا ہے کہ جنت ہمیشہ کا گھر ہے۔ وہاں ابد الہاہد زندگی ہے۔ پھر اس میں جو کچھ ہے وہ سب ال جنت کا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جنت کی زمین اور جو کچھ جنت میں خزانے ہیں وہ سب کے سب ان کی ملکیت فرار دیے گئے اور اختیار دے دیا گیا اور فرمایا کہ یہ جنت میں نے تمہارے لئے بنائی ہے اور جو کچھ اس میں ہے وہ سب تمہارا ہے اور تمہیں اختیار دے دیا گیا ہے جو چاہو لے لو۔ نیز اسی قسم کا ارشاد اور واقع ہے۔

### ارشاد باری تعالیٰ:

لَهُمْ فِيهَا مَا يَشاؤْنَ خَلِدِينَ طَكَانَ عَلَى رِبِّكَ وَعَدْدًا مُسْلَمًا ۖ

### ترجمہ:

(ان کے لئے جو چاہیں گے ہمیشہ رہیں گے۔ اے جیب پاک علیہ السلام  
یہ وعدہ آپ علیہ السلام کے رب کے ذمہ ہے۔ جو ایک کتاب ہے)  
دیکھنے اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے یہ فرمایا کہ جنت میں جو ہے وہ  
تمہارا ہے۔ جو چاہو گے وہ تمہارے لئے حاضر ہو گا۔ یہ وعدہ میرا  
ہے اور میں نے اس کو پورا کرنا ہے۔

ان دونوں آیتوں سے ثابت ہوا کہ جنت میں مومن کی مرضی جو چاہے وہ  
لے۔ جنت اس کی ملکیت ہے۔ اسی امر کا تیسرا وعدہ۔

مرد ہو یا مورت، حالانکہ مومن ہو ایسے لوگ جنت میں داخل ہوں گے۔ وہ اس میں بے حساب رزق دیجے جائیں گے۔ جب رزق بے حساب کا وعدہ الگ ہے اس میں رزق کے لئے حکم عام ہے اور وہ جنت اس کی میراث ہے تو جنت میں جو کچھ ہے وہ مومن کا ہے اور وذی اذہ بی رزق اور اعجم اور جنت سے الگ وعدہ بے جواب سے مرا اور دیدار ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے اے میرے بندے! میں نے تجھے دنیا میں بھیجا تو نے میری خوش خبری پر کام کئے اور میرے حکم کی فرمائیں باری کرتا رہا۔ تجھے سے غلطیاں بھی ہوں گیں لیکن میں غفور الرحیم ہوں۔ میرا اکرم تیرے گناہوں پر غالب ہے۔ اب تیرنے غلطیوں کو معاف کرتا ہوں اور تیرنی نیکیوں کی تجھے مزدوری دیتا ہوں۔ وہ مزدوری یہ ہے کہ تیرے لئے جنت اور جنت میں جو کچھ ہے وہ تیرا ہے۔

اب تجھ پر اپنا فضل کرتا ہوں جو سب سے میرا عظیم کرم ہے تجھے اپنا دیدار بلا حجاب عطا فرماتا ہوں۔ دیکھنے امام فخر الدین رازی نے کیسے عجیب و غریب انداز سے دیدار باری پر اپنا فیصلہ صادر فرمایا ہے۔

اب فقیر یہ عرض کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کامومنوں پر بڑا کرم ہے کہ ان کے قصور معاف فرماتا ہے اور ان کی ایک سیکلی کوئی گناہ بڑھاتا ہے۔ نیز یہ ارشاد فرماتا ہے:  
لَهُمْ فِيهَا مَا يَشاؤْنَ ط (پارہ نمبر 14 سورہ انحل)

### ترجمہ:

جنت ہمیشہ کا گھر ہے اور اس میں باغات ہیں وہ داخل ہوں گے  
ان کے نیچے نہیں بہر رہی ہیں اور ان کے لئے اس میں جو  
چاہیں گے یہ پر ہیز گاروں کے لئے جزا ہے۔

مفسرین نے اس حدیث سے یاخذ کیا ہے کہ ان کی خواہش جو ہوگی وہ ان کے لئے حاضر ہوگا۔ جو طلب کریں گے وہ ملے گا۔ چاہے افظاری ہو یا اختیاری ہو۔

ارشاد باری تعالیٰ:

جو اہل جنت کے لئے نص ہے۔ (پارہ نمبر 25 سورۃ زخرف)

ان کے پاس سونے کی رکابیاں اور بہترین گلاں یعنی غلام لاہیں گے اور جس چیز کو جی چاہے گا وہ ملے گی۔ جن سے آنکھوں کو خندک ہو گی اور تم بیباں بھیشہ رہو گے۔ اس ارشاد سے ظاہر ہے کہ دنیا میں انسان بہترین گھر خلاش کرتا ہے اور پسند کرتا ہے اسی میں مکان، بیاس، برتن اور یہوی اور ضروریات کی چیزیں محسوس کرتا ہے۔ جس سے اس کو راحت ہوتی ہے۔

لیکن یہ ضروری نہیں کہ یہ تمام چیزیں ان کی پسند کی ملیں جس سے ان کی خواہش پوری ہو۔ کسی کو مکان اچھا ملتا ہے تو بتون اچھے نہیں ملتے یا یہ سب چیزیں ملتی ہیں تو یہوی اچھی نہیں ملتی۔ اگر یہوی اچھی مل جائے تو یہ ساری چیزیں اچھی نہیں ملتیں دنیا میں اس کی خواہش باقی رہتی ہے۔ دنیا میں صرف چند آدمی ہوں گے جن کی تمام خواہشات پوری ہوں۔ لیکن ایسا ممکن نہیں۔ اگر کوئی دولت مند ہے تو وہ یہ کہے گا کہ میرے پاس کچھ نہیں ہے۔ ان کی حسرت پوری نہیں ہوتی۔

لیکن جنت میں اہل جنت کی ہر خواہش ان کی مرضی کے مطابق ہوگی اور جس سے اس کی آنکھوں کو خندک پہنچے گی جو طلب کرے گا وہ حاضر ہوگا۔ یہو بیاس مرضی کے مطابق، کھانا مرضی کے مطابق، مکان مرضی کے مطابق، بیاس مرضی کے مطابق یعنی دل میں جو بھی خواہش لائے گا وہ فوراً پوری ہو گی۔

ارشاد باری تعالیٰ:

لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ عَنْدَ رَبِّهِمْ ، ذَلِكَ جَزَّ أَوْ الْمُحْسِنُونَ ۝

(پارہ نمبر 24 سورۃ الزمر)

ترجمہ:

ان کے لئے جو چاہیں گے ان کے پروردگر کے پاس لاحدہ وہ موجود ہے۔ یہ صلیکی کرنے والوں کے لئے ہے۔

دیکھنے اللہ تعالیٰ نیکی کرنے والوں کے ساتھ اس وعدے کو پھر دہرا رہا ہے کہ میرے بندے میری بارگاہ میں آتیہ رہے لئے میری بارگاہ میں بے بہام موجود ہے۔ تو یہ اللہ تعالیٰ کا تیسرہ وعدہ ہے۔ یہ تمام تینوں وعدے اہل جنت کے حق میں نصوص قطعی ہیں۔

ارشاد باری تعالیٰ:

ایک اور نص اہل جنت کے حق میں۔ (پارہ نمبر 24 سجدہ)

فرمختے کہیں گے کہ ہم تمہارے دوست تھے دنیاوی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی رہیں گے اور تمہارے لئے جو تم چاہو گے وہ موجود ہے اور جو تم مانگو گے وہ موجود ہے۔

تفسیر ابوالعلایہ میں ہے اور اسود بن یزید تابعی وغیرہ مفسرین اس حدیث کو درج کرتے ہیں۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اہل جنت مونموں کی میراث ہے اس میں جو چاہیں گے ملے گا اور جو طلب کریں گے وہ ملے گا۔

ارشاد باری تعالیٰ:

جو اہل جنت کے لئے نص ہے۔ (پورہ نمبر 25 سورہ شوری)

ترجمہ:

وہ لوگ جو ایمان لائے اور یہک عمل کئے وہ جنت کے باغات میں ہوں گے۔ ان کے لئے جو چاہیں اپنے رب کے بان ان کے لئے موجود ہو گا۔ یہ وہ بہتر افضل ہے۔

یاد رہے کہ ساتو ان وحدہ ہے۔ اس میں بھی حکم عام ہے۔ ان کو اختیار ہے ان کی نیکیوں کے سبب جو وہ خواہش کریں گے وہ ان کے لئے موجود ہو گا۔ یہ اللہ کا بڑا فضل ہے۔ اس آیت میں رب العالمین نے ساتھ فضل کا ذکر فرمایا۔

ارشاد باری تعالیٰ:

جو اہل جنت کے لئے نص ہے۔

مَنْ خَيَّبَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِالْقُلْبِ مُنِيبٌ ۝

اَدْخُلُوهَا بِسَلَمٍ ۝ ذالِكَ يَوْمُ الْحُلُوذِ ۝ لَهُمْ مَا يَسَّأُونَ

فِيهَا وَلَدِينَا مُزِيدٌ ۝

ترجمہ:

جو شخص رحمن سے بے دیکھے ڈرے اور دل کو رجوع میں لاتے۔

جنت میں سلامتی کے ساتھ داخل ہو جاؤ۔ یہ بیشتر بنے کا دن ہے۔ ان کے لئے بہشت میں جو چاہیں گے وہ ملے گا۔ وہ انہی کا ہے اور ہمارے ہاں مزید۔

جاننا چاہئے کہ اس آیت کی بہت بی تفسیر ہے۔ لیکن ما قبل والی آیت میں جہنم کا حال ہے۔

ابوالعلیٰ، اسود بن یزید تابیٰ، حضرت عکرمہ و امام ہا قر و ابراہیم بن حنفی رضی اللہ تعالیٰ عنہم اپنی تفسیروں میں یہ حدیث درج کرتے ہیں۔ خلافائے راشدین رضی اللہ عنہم فرماتے ہیں۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ جہنم کو بھر دے گا۔ جب جہنم کو بھرے گا تو وہ کہے گی کہ مجھے اور چاہئے۔ یہاں تک کہ تمام کفار اور مشرکین اور فاسق تمام جہنم میں داخل ہو جائیں گے پھر ان سے پوچھا جائے گا۔ وہ کہے گی اور چاہئے۔ اللہ تعالیٰ اپنا قدم اس میں رکھے گا تو کہے گی اب بس۔ لیکن یہ اس وقت کی بات ہے جب کفار مٹکلین اور فاسق تمام جہنم میں داخل ہو جائیں گے۔ ان اصحاب سے اور حدیث ہے۔

رسول ﷺ نے فرمایا کہ جہنم جب بھر دئی جائے گی تو کہا جائے گا کہ یہ وہ جگہ ہے کہ جہاں دوبار موت نہیں آئے گی۔ انشاء اللہ اس آیت کی باری باری آنے پر تفسیر میں خوب بحث ہو گی۔

جو شخص اللہ تعالیٰ سے بے دیکھے ڈرے اس کی حقیقت یہ ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات سے ڈرنے والا ایسا شخص جو تمہائی میں اللہ تعالیٰ سے ڈرے یا بندوں میں بیٹھ کر بھی اس کے دل کے اندر خوف ہو۔ ہر سانس اللہ تعالیٰ کے ڈر سے لٹکے اور ہر وقت توبہ کرتا رہے۔ ایسے اشخاص جب جنت میں داخل ہوں گے تو فرشتے ان کو سلام کہیں گے اور یہ کہیں گے کہ دنیا میں تم اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہے۔ اس کا صدی یہ ہے کہ تم آج جنت میں داخل ہو جاؤ۔ یہ بیشتر بنے کا دن ہے۔ اس میں آئے گی نعمت یہاں سے نکالے جاؤ گے اور تم جو چاہیں گے وہ ملے گا۔ وہ انہی کا اور مزید کا وعدہ بھی ہے۔

فرمایا: حور، قصور، لخاں، باغات، پرندوں کا گوشت جو چاہیں گے اس سے لطف اندوڑ ہوں گے وہ سب کچھا نبی کا ہے۔ انی اصحاب سے ایک اور روایت ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جنت میں جو چاہیں گے وہ سب کچھاں ہی کے لئے ہو گا۔ فرمایا جو یہ چاہے گا کہ میرے باں لڑکا پیدا ہو تو اسی وقت حمل ہو جائے گا اور اسی وقت لڑکا پیدا ہو جائے گا۔ نیز ان اصحاب اور کافی مفسرین نے یہ نقل کیا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ جم غفار صاحب کو خطبہ دیتے ہوئے فرمایا کہ اس آیت کو تلاوت فرماتے ہوئے فرمایا: *لَهُمَّ مَا يَشَاءُونَ* سے مراد جنت کے انعامات ہیں جو لا محدود جنت میں ہے۔ یعنی لا محدود خزانے۔ وہ سب جنتیوں کے لئے ہیں۔ طرح طرح کے لطف اٹھائیں گے۔ صحابہ مزید کے بارے میں پوچھا کر مزید سے کیا مراد ہے؟ فرمایا اللہ تعالیٰ کا دیدار، نیز فرمایا کہ دیکھو کہ جنت کے خزانے تو *لَهُمَّ مَا يَشَاءُونَ* میں ہیں۔ یہ وعدہ عام ہے اس سے مراد جنت کے انعامات ہیں اور مزید سے وعدہ اس کے دیدار کا ہے۔ نیز ان ہی اصحاب اور کافی مفسرین اور مسلم شریف میں یہ حدیث ہے۔ حضرت صحیب رومی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ جنتی جب جنت میں پہنچ جائیں گے ان کو حور و قصور مل جائیں گے وہ انعامات سے نوازے جائیں گے وہ لطف اندوڑ ہو رہے ہوں گے۔ اے اہل جنت اللہ تعالیٰ ایک اور وعدہ پورا کرنا چاہتا ہے وہ کہیں گے وہ کیا وعدہ ہے؟ کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے چہروں کو سفید کیا ہمیں ان انعامات سے نوازا جن کو ہم نے چاہا تو یہ کیک اللہ تعالیٰ اپنا جا ب اٹھا دے گا۔ یہ حدیث مسلم شریف میں ہے۔

ابو العالیہ، اسود بن یزید تابعی، قیس بن مسلم کوفی، صاحب بحر العلوم المعروف، ابن جریح، ابن وہب ٹھنی اور سید اور ابو نصر کبی، خزینۃ القرآن، تنزیل القرآن ان تمام اصحاب نے حدیث درج کی ہے۔

رسول ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ قیامت کے دن میری پیچان کرائے گا۔ میں سرجدے میں رکھوں گا اور اس کی مہمیان کروں گا۔ حکم ہو گا کہ تم اپنی امت کی سفارش کرو۔ تو میں اپنی امت کی سفارش کروں گا۔ نیزان ہی اصحاب سے حدیث ہے۔ رسول ﷺ نے صحابہ رضی اللہ عنہ سے فرمایا کہ ادنیٰ درجے کا گناہ گار بھی جب جنت میں داخل ہو گا تو وہ اسی (80) سال تک اپنے ملک کی ملکیت دیکھتا رہے گا۔ جہاں ان کی حد نظر ہو گی ان کے مکانات اور ان کی بیویاں ہوں گی ان ہی اصحاب سے روایت ہے۔

رسول ﷺ نے جم غفار صاحب رضی اللہ عنہ میں فرمایا کہ جہنم کے بعد جب جنت کو لایا جائے گا تو میری امت کے لئے جب میری سفارش ہو گی تو میری امت پل صراط سے تیزی سے گزر جائے گی۔ براق سے نیز اور تیر سے بھی تیز اور ایسا شخص گھٹنوں سے بھی یعنی گھٹنوں کے مل بھی اس سے گزر جائے گا۔

نیزان ہی اصحاب سے اور حدیث:

رسول ﷺ نے صحابہ کے جم غفار میں فرمایا کہ جنت کو اللہ تعالیٰ بھروسے گا۔ سوئی کے سوراخ جنتی جگہ بھی نہ رہے گی۔ اگر اس مخلوق سے بھر گی۔ زیادہ بیکی تو نبھی مخلوق پیدا فرمادے گا۔ ان ہی اصحاب سے روایت ہے۔ جم غفار صاحب میں رسول ﷺ نے فرمایا کہ جنت موننوں کی میراث ہے وہ ابدی ہے اس میں جو رہے گا وہ بھی ابد الابد۔ جنت میں جو کچھ ہے وہ سب جنتیوں کا ہے۔

### حدیث پاک:

اس کی ابن عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں اہن کثیر نے نقل کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

کہ دیکھو جنت میں تمہارے لئے آٹھ آیات ہیں جن میں وعدہ ہے کہ جو چا ہو گے جنت میں وہ سب تمہارا ہے۔ فرمایا کہ اگر کوئی خواہش کرتا ہے کہ اے میرے رب مجھے تمہارا دیدار چاہئے اگر اللہ تعالیٰ ان کو اپنادیدار نہ عطا فرمائے تو یہ وعدہ کہ تم جو چا ہو گے ملے گا۔ یہ تو پھر پورا نہ ہوا۔

فرمایا کوئی قید نہیں۔ جو چا ہو گے ملے گا۔ اگر دیدار چا ہو گے تو ہر وقت دیدار ملے گا۔ فرمایا میرا رب کریم ہے۔ وہ اپنے وعدوں کو پورا فرماتا ہے۔ فرمایا اس کا دیدار بلا حجاب بلا جہت یقیناً جنتیوں کو ہو گا۔

فرمایا دیدار کے بارے میں قرآن میں سورہ قیامت میں قطعی حکم موجود ہے۔ دیدار کے بارے میں مذکورہ احادیث متواتر ہیں گویا کہ اس آیت کی تفسیر ہیں۔

### حدیث پاک:

اس کی ابن عمر رضی اللہ عنہ کرتے ہیں کہ اہن کثیر نے نقل کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جنتی جب لطف اندوں ہو رہے ہوں گے تو ایک حوران کے کاندھے پر آئیں گی تو وہ دیکھے گا کہ اس کے وجود سے ساری جنت چمک رہی ہو گی۔ وہ نیچے دیکھے گا تو ساری زمین چمک جائے گی وہ پوچھتے گا کہ تو کون ہے وہ کہے گی کہ میں حور ہوں تیری بیوی، میرا نام مزید ہے۔ میں اللہ کی نعمت ہوں لیکن یاد رہے کہ یہ نعمت لہٗ ممکن نہیں ہے۔ یہ مزید نعمت احادیث تو اتر سے یعنی نعمت دیدار مزید ہے۔

### حدیث پاک:

رسول ﷺ کے پاس ایک دن جبریل علیہ السلام بزرگ میں پہنچ ہوئے آیا۔ اس کے ہاتھ میں ایک ٹکڑا اتھا۔ سر کار دو عالم ﷺ نے فرمایا تمہارے ہاتھ میں کیا ہے۔ فرمایا یہ یوم الحجہ ہے۔ اس کا نام یوم الحمرہ ہے یہ براہ کت والا دن ہے۔ اس میں ایک ساعت ہے وہ تمہاری امت کے لئے ہے جو مانگیں گے دیا جائے گا۔ اس کا نام یوم الحجہ کیوں ہے؟

حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول ﷺ نے فرمایا کہ ہر جمعہ کو اللہ کا دیدار بلا حجاب اور بلا جہت ہو گا۔

مزید مذکورہ اصحاب سے روایت ہے کہ رسول ﷺ نے زندگی مبارک کے آخری رمضان سارا مہینہ دیدار باری کے بارے میں فرماتے رہے۔ صحابہ روزانہ رسول ﷺ کی مجلس میں حاضر ہوتے اور رسول ﷺ مختلف آیات کو تلاوت فرماتے کہ جنت یقینی ہے۔ قطعی ہے۔ اگرچہ وہ دور ہے۔ اسے قریب سمجھو، دور والی چیز قریب ہوتی ہے۔ نیز صحابہ پوچھتے یا رسول ﷺ ہمیں کون سے عمل سے زیادہ دیدار الہی ہو گا۔ فرمایا تمہاری نیکیوں کا صلد جنت ہے جو تم چا ہو گے وہ تمہارے لئے ہو گا۔

لیکن مزید نعمت اللہ کا دیدار ہے۔ جو شخص اس کا فضل ہو گا۔ جو نیکیوں سے علاوہ ہے۔ فرمایا قرآن زیادہ تلاوت کیا کرو۔ اس کے ایک حرف کی نیکی سات سو سے بڑھ جاتی ہے اور اس لفظ مزید سے دیدار الہی فرمایا اکثر مفسرین نے مزید سے مزید دیدار فرمایا۔ دیکھئے کہ انعامات اور جنت نیکیوں کا صلد ہے ان میں جو چاہیں گے ملے گا۔

فاضی ابی الحنفہ اسماعیل، بن الحنفہ ازدی، تجود القرآن احمد عربی، کتاب الشواذ ابوالعباس، احمد بن بیکی، تعلب نجومی، تفسیر علائی شیخ محمد بن عبد الرحمن بخاری۔ یہ تفسیر ایک بزرگ جلدوں پر مشتمل ہے وغیرہ مفسرین نے نقل کیا ہے اور امام زہری نے بھی اپنی مندرجہ میں لکھا ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب یہ آیت نازل ہوئی۔ رسول اللہ ﷺ نے صحابہ کو خطبہ دیتے ہوئے فرمایا۔ اللہ کا شکر ہے کہ مجھ پر یہ آیت نازل ہوئی ہے جس میں اللہ تعالیٰ کا اہل جنت کو بلا حجاب، بلا جہت، دیدار ہوگا۔ وہ اپنے رب کو دیکھیں گے اور لطف اندوں ہوں گے۔ فرمایا یہ آیت دیدار کے بارے میں قطعی نص ہے۔

#### حدیث دوم:

صحابہ کرام فرماتے ہیں:

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری امت کے ہر شخص کو جاننا چاہئے اور خوش رہنا چاہئے کہ جنت میں اسے اللہ کا بلا حجاب دیدار ہوگا۔ ان ہی اصحاب سے روایت ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام کی بھاری جماعت نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا۔ یا رسول اللہ ﷺ ہمیں اللہ تعالیٰ کو دیکھنے میں ہمیں کوئی مشکل تو نہیں ہوگی؟ فرمایا جس طرح تم چاند کو دیکھتے ہو تو کیا کبھی تکالیف ہوئی ہے۔ عرض کیا نہیں فرمایا پھر اللہ تعالیٰ کو دیکھنے میں بھی کوئی مشکل نہ ہوگی۔ ان ہی اصحاب سے روایت ہے کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اہل جنت کو دو وقت اللہ تعالیٰ کا دیدار ہوا

ارشاد باری تعالیٰ:

وَجْهُهُ يَوْمَنِ نَاصِرَةٍ<sup>٥٠</sup> إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ<sup>٥٠</sup>

ترجمہ:

بہت سارے مندرجہ ذیل داراءوں کے وہ اپنے رب کو دیکھتے ہوں گے۔  
جاننا چاہئے کہ یہ آیت کریمہ (دیدار بلا حجاب، بلا جہت) کے بارے میں قطعی نص ہے۔ ترکیب نجومی کے مطابق بھی اس سے دیدار ثابت ہوتا ہے۔

احادیث:

حضرت امام محمد باقر صاحب بحر العلوم، ابوالعلائی، اسود بن یزید تابعی، قیس بن مسلم کوفی ابی بن کعب، طاؤس، محمد بن کعب قرطعی، ابراہیم بخاری، خواجه حسن بصری، قتادہ بن دعامة، تفسیر عطا بن رباع تابعی، تفسیر عطا خراسانی، علی بن طلحہ، شکیل بن عباد، ابوسفیان ثوری، امام جعفر صادق، ابونصر کلبی، عبد الملک بن عبد العزیز، ابن جزیع، مقابل بن سلیمان، شیبہ بن عباد، ابووراق ہمدانی، امام مالک، حجاج بن محمد، امام کسائی، ابوعبد اللہ ابن ثور صنعاوی، امام دکیع، سفیان بن عقبہ، باشم بن بشیر، ابن وہب فہی، ابن عبادہ، یزید بن ہارون، ابی ابن ایاس عسقلانی، سعید بن داود المصطفی، خزینۃ القرآن، محمد بن مقیر قطرہ بصری، ابی معبد سن ابوالولید، شیخ ابوالولید، مسعود بن شہنی بصری، بہار القرآن تفسیر جوینی، تنزیل القرآن، مصنف احمد بن موسی، فرقان القرآن مصنف محمد عبد القدا، ابن احمد، نور القرآن، مصنف احمد شافعی، ابن محمد عبد اللہ، علی، ابن مدینی، امام ابوکمر عبد اللہ بن کوفی، ابو یعقوب، الحنفی، ابراہیم بن مخلد خطی، ابو الحسن علی بن حجر عسکری،

فرمایا یاد رہے کہ اس آیت سے مراد قطعی حکم ہے کہ دیدارِ الٰہی۔ فرمایا اگر دیدارِ الٰہی نہ ہو تو پھر فرمایا کہ اس آیت کا مطلب کیا سمجھو گے؟ فرمایا کہ یہ آیت کفار کو دیدار نہ ہونے پر نص ہے۔ تلاوت فرمائی۔

ارشاد باری تعالیٰ:

كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمْ يَخْجُوُنَّ ۝

ترجمہ:

ایسا ہرگز اس دن نہیں ایک تو وہ اپنے رب کے دیدار سے روک دیجے جائیں گے۔

فرمایا یہ کفار کے لئے دیدار کی نظر ہے اور میری امت کے لئے اور بقیہ موننوں کے لئے اپنے دیدار کا قطعی وعدہ فرمایا۔ فرمایا اس کے دیدار کو بڑی نعمت سمجھو جو بڑی نعمت ہے۔

حدیث پاک:

ان ہی اصحاب سے ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: یہاں کی زندگی ایک سانس ہے جبکہ جنت کی زندگی اور دامنی ہے۔ جس میں موت نہ ہوگی اور بڑے بڑے انعامات ہوں گے اور رب سے بڑا انعام دریدار باری ہوگا۔

ذکورہ آیت تلاوت فرمائی اور اس کی تفسیر میں ایک اور آیت تلاوت فرمائی۔

ارشاد باری تعالیٰ:

يَوْمَ يُكَشَّفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدَعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ

کرے گا نیز ان ہی اصحاب سے روایت ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ آخری رمضان میں رسول اللہ ﷺ نے مسجد الوداع میں خطبہ دیا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی اس خطبہ کو روایت کرتے ہیں۔

رسول اللہ ﷺ فرماتے تھے کہ جلتی جنت میں بڑے بڑے انعامات سے لطف اندوڑ ہو رہے ہوں گے۔ جب وہ چاہیں گے انہیں اللہ کا دیدار ہو جائے گا۔ پھر وہ بقیہ تمام لطف بھول جائیں گے۔ یعنی اس وقت اللہ تعالیٰ چھپ کر نہ رہے گا وہ ظاہر رہے گا۔ جب وہ چاہے گا اسے دیدار ہو جائے گا۔

حدیث پاک:

نبی پاک ﷺ نے مذکورہ آیت کو تلاوت فرمایا اور آیت لِلَّذِينَ أَخْسَنُوا وَزِيادةً اور لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَذِينَا مَرِيْدُهُ - یہ تلاوت فرمائیں۔ فرمایا یہ دونوں آیات اس آیت کی تفسیر ہیں۔ یہ میرا پیغام لوگوں تک پہنچانا کہ جو کوئی اللہ سے بین دیکھتے ہوئے اور اپنے دل کو صاف کر کے لائے وہ جنت میں ہو گا اور اس کو دیدار باری تعالیٰ بلا جا ب بلا جہت ہو گا۔

فرمایا موسیٰ کو اللہ تعالیٰ کے دیدار پر یقین رکھنا چاہئے۔ نیز فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اس دن جنتیوں کے منہ سفید ہوں گے اور وہ اللہ تعالیٰ کے دیدار اور تجلیات کو اپنی آنکھ سے دیکھ رہے ہوں گے جبکہ جہنمیوں کے منہ کالے ہوں گے نیز یہ آیت بھی تلاوت فرمائی جو سورۃ الدّھر میں ہے۔

ترجمہ:

پس اللہ تعالیٰ ان کو اس دن کے شر سے بچا لے گا۔

## ارشاد باری تعالیٰ:

وَسُجُونَةٌ يَوْمَيْدٌ نَّاعِمَةٌ (سورہ الغاشیہ پارہ نمبر 30)

ترجمہ:

بہت سارے چہرے بارونق ہوں گے جو نیکیوں کی وجہ سے ہی  
انعامات سے سرفراز ہوں گے۔  
مذکورہ ان ہی اصحاب سے حدیث ہے۔

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے صحابہ کے جم  
غیر کے خطبے میں اس آیت کو تلاوت فرماتے ہوئے فرمایا کہ جنتیوں کے چہرے اعلیٰ نعمتوں سے سرفراز ہو کر ان کے چہروں پر رونق چھائی ہوگی اور جب وہ دیدار باری  
بلاجاہب بلا جہت کریں گے تو ان کے چہرے اور وجود بارونق ہو جائیں گے۔  
فرمایا یہ آیت انعامات سے ان کے چہرے اور وجود بارونق ہوں گے اور  
دیدار کی نعمت سے ان کے وجود پہنچنے لگ جائیں گے۔

خواجہ صن بصری رحمۃ اللہ علیہ کا قول بھی اسی حدیث کی تائید میں ہے۔  
حالانکہ یہ حدیث متواتر ہے۔ رسول ﷺ نے فرمایا کہ روزہ دار جب روزہ رکھتا ہے  
اور وہ گناہ پر قادر ہوتا ہے۔ وہ گناہ نہیں کرتا حالانکہ وہ چھپ کر کھا بھی سکتا ہے۔ پی بھی  
سکتا ہے۔ لیکن اس کو اللہ کا خوف ہوتا ہے۔

فرمایا اس لئے ارشاد ہے کہ روزہ میرے لئے ہے اور میں اس کی جزا ہوں۔  
فرمایا کہ اس امر سے بھی یہ سمجھو کر جب اللہ تعالیٰ روزہ دار کی جزا ہے تو وہ جزا اس کا

جس دن وہ اپنی پنڈلی ظاہر فرمائے گا اور لوگ بحدے کی جانب  
بلا نے جائیں گے۔

بی پاک ﷺ کی بارگاہ میں صحابہ نے خطبے میں عرض کیا۔ اللہ تعالیٰ کی  
پنڈلی ہوگی؟ آپ مسکراتے فرمایا دیکھو وہ ذات ہاتھ سے آنکھ سے منزہ ہے۔ وہ تمہیں  
تمہارے عقل کے مطابق تم سے کام فرماتا ہے۔

وہ اپنی جلوہ گری بطور دیدار جب تمہیں فرمائے گا تو جو تمہاری سمجھ میں آئے  
گا اس کے مطابق اس نے فرمایا ہے۔ تم اس کے وجود کو حکم حلا و یکھو گے۔ جس طرح  
میری ہتھیلی کو دیکھ رہے ہو۔ پھر فرمایا کہ جب تم نماز پڑھتے ہو۔ اب اس کو نہیں دیکھ  
رہے ہو تو تمہیں نماز میں لطف آتا ہے کہ نہیں۔ سب نے عرض کیا بہت لطف آتا ہے۔

فرمایا کہ جب وہ اپنی پنڈلی ظاہر فرمائے گا اور کفار کو حکم ہو گا کہ اس کو سجدہ کرو تو وہ سجدہ نہ  
کر سکیں گے ان کی آنکھیں شرم کے مارے پیچی ہوں گی اور پشت لکڑی کی مانند ہوگی۔

فرمایا موسیٰ نور اس کی بارگاہ میں سجدہ میں گرجائے گا۔ فرمایا پھر کتنا لطف ہو گا جب اس  
کو دیکھ کر سجدہ کیا جائے گا۔

اس حدیث کے بعد فقیر مختصر مجاہد اور ابن جریر کو یہ جواب دیتا ہوں کہ ایک تو  
انہوں نے حدیث متواتر کا انکار کیا وسرے یہ کہ اس آیت کا پھر کیا جواب ہو گا؟ کہ  
جب کفار کو دیدار سے روک دیا جائے گا۔ یہ آیت اس امر کی قطعی دلیل ہے کہ یہ آیت  
کفار کے دیدار کے نہ ہونے پر فرمان آنحضرت ﷺ نص بے اور یہ آیت مذکورہ  
بالا میں جنت کے حق میں فرمان آنحضرت ﷺ نص بے۔

قرآن کو کوئی بغیر وضو کے پڑھ سکتا ہے۔ اس امر میں مختلف روایات ہیں۔ کتب احادیث میں ہے۔

رسول ﷺ نے فرمایا کہ میری امت کی افضل عبادت تمام عبادات سے تلاوت کلام پاک ہے۔

رسالہ اس امر میں کہ قرآن مجید کو بغیر وضو پڑھنا چاہئے کہ نہیں۔ بغیر وضو کے قرآن کو زبان سے تلاوت کیا جاسکتا ہے۔ چھوٹیں جاسکتا جماعت کی وجہ سے پھر زبان سے بھی تلاوت نہیں کر سکتا جب تک وہ عسل نہ کرئے لیکن عام حالت میں بغیر وضو کے تلاوت کی جاسکتی ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں چھوٹا سا تھا اور میری خالہ رسول ﷺ کی زوجہ مبارکہ تھیں۔ میں نے ایک رات ان کے گھر میں قیام کیا تو

رسول ﷺ اور اسی رات کو اٹھے اور بیٹھ گئے اور اپنے چہرہ انور پر ہاتھ پھرتے رہے۔ پھر سورہ آل عمران کی آخری آیات تلاوت فرمائیں۔ پھر وضو فرم کر تجداد کی۔ ہاتھ اس میں یہ ہے کہ صرف ثواب کی کمی ہے اگر بغیر وضو کے پڑھو گے تو ایک حرف کے بد لے دیں نیکیاں اور وضو کے ساتھ پڑھو گے تو ایک حرف کے بد لے پچیں نیکیاں۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اگر نماز میں پیٹھ کر پڑھو گے تو ایک حرف کے بد لے پچاس نیکیاں، کھڑے ہو کر پڑھو گے تو ایک حرف کے بد لے سو نیکیاں۔

حدیث پاک:

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ قرآن کے ایک حرف کی تلاوت کے

دیدار ہے اس حدیث سے بھی دیدارِ الہی ثابت ہوا۔ اللہ کا شکر ہے کہ نصوح سے بھی دیدارِ الہی ثابت ہوا اور احادیث نقل متواتر ہیں اور جمہور مفسرین، محدثین، فقہاء صحابہ تابعین، تبع تابعین، سلف امت سب کا اس پر اتفاق ہے کہ اللہ کا دیدار بلا حجاب۔ بلا جہت ہوگا اور صحابہ تھام کتب سنن متدالہ، مختلف احادیث سے اللہ تعالیٰ کا دیدار ثابت ہو گا ہے۔ اگر تمام کو اکھا کروں تو بہت بڑی کتاب بن جائے گی۔ لیکن فقیر اپنی تفسیر "سراج منیر" میں باری باری بیان کرے گا اور کچھ اس سے قبل پہلے پارے میں بیان کر دی ہیں۔ (جو چھپ پچلی ہے)

دیدارِ باری کے لئے مختلف دعائیں ہیں

نبی پاک ﷺ نے فرمایا کہ زیادہ استغفار پڑھے اور پھر فرمایا ذکرِ الہی میں زیادہ مشغول رہے۔ اس کو یاد کرے۔ خصوصی دعا فرمائی جس کو آپ خود پڑھتے تھے۔ جس کا ترجمہ یہ ہے۔

اے اللہ میں تجھ سے سوال کرتا ہوں کہ تیرا وعدہ ہے تو اپنے بندوں کو جنت عطا فرمائے گا۔ نیز تیرا وعدہ ہے کہ تو اپنے بندوں کو اپنے دیدار سے سرفراز فرمائے گا جو بلا حجاب ہے مجھے بھی ان بندوں میں شامل کرنا۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ ہر رات کو درکعت نفل میں دو قرآن ختم کرتے تھے۔ انسان نیکیوں کا ابزار قرآن کی تلاوت سے کر سکتا ہے؟ اس امر میں یہ مسئلہ کہ

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ بخاری شریف میں کہ اس کے راوی  
امام شہاب بن زہری ہیں۔ انہوں نے اسماعیل سے، انہوں نے قیس سے، انہوں نے  
جرید بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم  
اپنے رب کا دیدار لازماً پی آنکھوں سے مشاہدہ کرو گے۔

مذکورہ اول حدیث اور یہ مرفو عاصد یہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے بخاری  
شریف جلد اول صفحہ نمبر 78 باب فضل صلوٰۃ الحجر نمبر 81، بفضل صلوٰۃ الحجر نیز  
امام بخاری نے بخاری شریف کتاب الشیخ اور باب التوحید میں اسے درج فرمایا  
ہے۔ اسی حدیث کو امام مسلم نے مسلم شریف میں باب الصلوٰۃ اور ابو داؤد میں کتاب  
السنۃ میں۔ اہنہ ماجہ کتاب السنۃ میں، نسائی کتاب و سنت، ترمذی، کتاب و سنت  
میں اور موتا امام مالک میں، امام مالک نے کتاب التوحید میں۔

جاننا چاہئے علام صاحب فتح الباری شرح بخاری نے اس حدیث پر جری  
کرتے ہوئے فرمایا ہے۔ اس حدیث کو امام بخاری نے مختلف مقامات پر کیوں بیان  
کیا! پہلے یہ حدیث باب فضل صلوٰۃ الحجر میں ہے۔

نماز عصر کی قرآن میں بار بار تائید آئی ہے اور اس کی حفاظت کرنے کا سخت  
حکم دیا گیا ہے اور نماز صبح کے بارے میں بھی قرآن میں سخت تائید آئی ہے۔ اس  
حدیث سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ فرمان آنحضرت ﷺ دیدار کے بارے میں قطعی  
نص ہے۔ یعنی جو شخص بخیکار نماز سے غافل نہیں رہتا اور صبح اور عصر پر سخت پابندی کرتا  
ہے اس کو لازماً دیدار الہی ہو گا۔ جو وہ اپنی آنکھ سے مشاہدہ کرے گا دوسرا یہ کہ نماز عصر  
اور نماز صبح کی فضیلت اس لئے زیادہ ہے۔

بدلے سات سو سالی اور اس سے بھی زائد۔ پھر فرمایا کہ قرآن کے ان نیکیوں کے  
بدلے جزا جنت ہے اور ہر یہی جزا جو ہے وہ دیدار الہی بلا حجاب ہے۔ جو کہ قرآن کی  
برکت سے ہے۔

مومنوں کو چاہئے کہ قرآن سے دوستی لگا گئیں اس کو مضمبوطی سے پکڑ لیں اس  
پر عمل کریں اور اس عمل کر نیوالے کی جزا جنت اور یہی جزا دیدار پاری ہے۔

مومنو! تمام تر حسد کینے اور بغض کو چھوڑ کر قرآن کو پکڑوا اور قیامت قریب  
ہے اور دنیا کی زندگی نصف ساعت ہے اور دلائل ملاحظہ فرمائیں۔

حدیث پاک:

حضرت قیس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ مجھ سے فرمایا۔ جرید بن عبد اللہ رضی  
الله عنہ نے ہم نبی پاک ﷺ کی بارگاہ، القدس میں تھے تو آپ ﷺ نے چودھویں  
شب کی طرف نظر فرمائی۔ آپ نے فرمایا کہ آگاہ رہو کہ تم اپنے رب کو لازماً دیکھو گے۔  
جیسا کہ تم اسے دیکھ رہے ہو۔ اللہ تعالیٰ کو دیکھنے میں نہ تم ایک دوسرے پر اڑ دہام کر سکو  
گے اور نہ ظلم کرو گے کہ کوئی دیکھنے یا انبوہ کیش کی وجہ سے نہ دیکھ سکے۔

اگر ہو سکے تو تم صبح کی اور عصر کی نماز ادا کرنے میں ہوشیار رہو اور تم غالب  
آجائے۔ آپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی:

وَسَيَّعَ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا

ترجمہ:

اے حبیب پاک ﷺ اور اپنے رب کی حمد سے اس کی یاد کا اظہار  
کر اور اکر صبح کی طلوع سے پہلے اور غروب آفتاب سے پہلے۔

آپ 58 ہجری میں پیدا ہوئے۔ آپ اپنی مند میں فرماتے ہیں جو 22 جلدوں پر مشتمل ہے۔ مطبوعہ مصر و یروت۔ لیکن اب نایاب ہے۔ آپ فرماتے ہیں کہ میں نے تعلیم علی بن حسین اور امام محمد باقر ابن علی اہن حسین سے اور صحابہ کا بھی شرف حاصل ہوا۔ لیکن حدیث اور تفسیر کے اندر جتنا میں نے امام محمد باقر کو پایا۔ یہ اپنی مثل میں سیکتا تھے اور مجھے خلیفہ عمر بن عبدالعزیز ثانی نے تمام محدثین کے لئے ان کا صدر مقرر کیا اور مجھے سول لاکھ احادیث یاد ہوئی ہیں اور میں نے حدیث کی سندات کو وضع کیا۔ یہ بات جلد اول صفحہ نمبر 46 پر ہے۔ یاد رہے کہ اللہ تعالیٰ نے امام زہری پر بے بہا احسان و فضل فرمائے۔ انہوں نے حدیث کا معیار مقرر کیا اور سندات کو وضع کیا یہ کام نہ کرتے تو حدیث کی اصلیت ختم ہو جاتی۔

یہ احادیث کا ذخیرہ جو 22 جلدوں پر مشتمل ہے یہ پیش بہا خزانہ ہے۔ اور لازوال ہے اور تمام محدثین نے اس کو عظیم کتاب تسلیم کیا ہے اور بخاری شریف میں امام زہری کی شخصیت نظر آتی ہے۔ نیز امام محمد باقر رضی اللہ عنہ و امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما کا جتنی اسماء الرجال ہیں۔ ان میں شہری حروف میں بخوبی ذکر ہے اور امام بخاری نے بھی ان کی کافی روایات کو نقل فرمایا ہے۔ یاد رہے کہ امام زہری امام الائمه ہیں اور امام محمد باقر حضرت امام شہاب بن زہری کے استاد مخترم ہیں۔

اس باب سے چند احادیث ذکر کرتا ہوں:

حضرت امام شہاب بن زہری روایت الباری تعالیٰ جلد نمبر 5 صفحہ نمبر 468

فرمان رسالت ہے کہ ان دونوں وقتوں میں خاص رحمت کا نزول ہوتا ہے اور اس کی برکت سے اللہ تعالیٰ کا دیدار لازما ہوگا۔ اس لئے نبی پاک ﷺ نے فرمایا کہ تم نماز عصر اور نماز صبح میں سستی نہ کرنا کیونکہ صبح کی نماز ادا کرنے سے پہلے آدمی سویا ہوا ہوتا ہے۔ وہ آرام اور استراحت کر رہا ہوتا ہے اور اس کو نیند بڑی پیاری ہوتی ہے۔ اس لئے فرمایا کہ ہوشیار ہو کر یعنی تم وقت پر غالب آ جاؤ اور نماز کو ادا کرو اور جس کی شہادت میں نبی پاک ﷺ نے قرآن کی تلاوت فرمائی:

تم نماز صبح اور نماز عصر کو پابندی سے ادا کرتے رہو تو لازماً تم اپنی آنکھ سے رب کا مشاہدہ کرو گے۔ آیت کی تلاوت کرنے کا مقصد یہ ہے کہ تمہارے لئے قطعی بات ہے۔ اگر تم نمازوں کی پابندی کرتے رہے تو تمہارے لئے ہر یوں لمحت دیدار الہی ہے۔ تلقین کرتا ہوں کہ انسان کو نماز نہیں چھوڑنی چاہئے اور خاص طور پر صبح اور عصر کو پابندی سے ادا کیا جائے تو پھر قرمان رسالت حق ہے۔

کتاب التفسیر میں امام بخاری سے اس حدیث کو اس لئے نقل کیا کہ اوپر والی آیت کریمہ جود دیدار باری کے بارے میں نص ہے۔ اس آیت کی تفسیر میں بطور قطعی ثبوت کے پیش کیا اور باب التوحید میں اس لئے کہ وہاں چونکہ توحید باری تعالیٰ کے نتائیں ہیں۔ اس لئے اس کو باب توحید میں بیان کیا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا سب سے بڑا انعام اس کا دیدار ہے۔

ہم مند امام زہری سے ایک باب نقل کرتے ہیں۔ جو باب الرؤیاء فی باری تعالیٰ ہے۔

اس باب کو نقل کرنے سے پہلے ایک عرض کر دوں۔ امام زہری کی شخصیت پر۔ امام شہاب بن زہری کسی تعارف کے محتاج نہیں لیکن تھوڑا اس اشارہ عرض کر دوں۔

کرنے کا ہے۔ فرمایا آیت مذکورہ بالادی رَأَنَّكُمُوْں سے اللہ تعالیٰ کا مشاہدہ کرنا۔ جنت میں داخل ہونے کا اصل مقصد اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ پھر فرمایا قسم اللہ کی جس کے قبضے میں میری جان ہے اُر اللہ تعالیٰ کا آنکھ سے مشاہدہ کرنا ہوتا تو جنت میں جانے کا کوئی مقصد نہ تھا۔ فرمایا کہ میری پیروی کرنے والے کو اللہ تعالیٰ جنت میں بے شک بلا حجاب اپناؤ دیدار عطا فرمائے گا۔ ہم اپنے رب کا لازم اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کریں گے۔ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے بھی اس حدیث کو نقل کیا ہے فرماتے ہیں کہ ہائیس سو (2200) صحابے بھی سا اور مفسرین کی کثرت ہماعت نے اس حدیث کو اپنی تفاسیر میں نقل کیا ہے۔

#### حدیث دوم:

امام شہاب بن زہری لکھتے ہیں کہ میں نے اس اعلیٰ سے، انہوں نے عبد اللہ سے، انہوں نے اپنے والد حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے، فرماتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ نے فرمایا کہ تم اپنے رب کو کثرت سے یاد کرو اور اس سے محبت کرو۔ اگر تم اس سے محبت کرتے رہے تو بے شک تم جنت میں اپنے رب کا آنکھوں سے مشاہدہ کرو گے۔ اس کو امام محمد باقر نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے۔

#### حدیث سوم:

میں نے بیہی بن موسیٰ سے، انہوں نے عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے، فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ا لوگو تم یاد رکھو دنیا کی زندگی ایک سانس ہے۔ تم اس کو تر زیج نہ دو اور قرآن سے محبت کرو۔ جو قرآن سے محبت کرتا اس کی محبت

#### حدیث اول:

امام شہاب بن زہری لکھتے ہیں کہ میں نے امام محمد باقر سے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے اسے اپنے جدا مجدد حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مجموعے سے، حضرت علی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں کہ صحابہ کا جم غیر قفار رمضان کے جمعہ میں رسول اللہ ﷺ بعد کی فضیلت بیان فرمائے تھے۔ فرمایا کہ جم عید میں رسم ایکین کے لئے حج ہے۔ تم اسے جلدی ادا کیا کرو اور اس میں ایک ساعت ہے جو دعا کی قبولیت کی ہے۔

آپ ﷺ نے فرمایا کہ رب کے دیدار کی دعائیں کرو۔ یاد رکھو کہ نماز جمعہ کی برکت سے قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے کہ قیامت کو جنت میں تمہارے چہرے پہنچتے ہوں گے اور قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان پاک ہے۔ تم اپنے رب کا اپنی آنکھوں سے لازم مشاہدہ کرو گے۔ نیز بطور ثبوت یہ آیت تلاوت فرمائی جو اور پر ہے۔

#### وجوه یومیہ ناپڑرہ ۵ الی رہبہ ناظرہ ۵

فرمایا کہ چہروں پر بڑی رونق ہو گی نعمتوں سے سرفراز ہوں گے۔ لیکن جب اپنے رب کا آنکھ سے مشاہدہ کرو گے تو اور رونق ہو گی اور جو دُنور چھا جائے گا۔ جب تم اللہ کے چہرہ انور کو دیکھو گے۔ پھر فرمایا کہ اگر کوئی دیدار کا انکار کرے تو سارے قرآن کا انکار ہے۔ یہ دیدار کے حق میں قطعی نص ہے۔ پھر فرمایا قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان پاک ہے۔

جنت میں جانے کا اصل مقصد ہی اپنے رب کو اپنی آنکھوں سے مشاہدہ

اور فضل ہیں اور اس کے فضل کو علاش کرتے رہو۔ اگر تم یہاں ایک دوسرے سے محبت سے رہے تو تم جنگلوں سے بچ جاؤ گے۔ کفر پر غالب آ جاؤ گے۔ دیکھنا میرے بعد فرقوں میں شہت جانا۔ اگر تم قرآن سے محبت کرتے رہے تو فرقوں میں شہت سکو گے۔ وہ دن قریب ہے کہ قیامت آنے والی ہے۔ قرآن سے محبت کرنا وہ تم کو دو جزا نہیں عطا فرمائے گا۔ اگر تم نے قرآن سے محبت کی اور عمل کیا۔ اس کی پہلی جزا جنت ہے۔ پھر تم سے وہ اپنا وعدہ پورا فرمائے گا۔ بے شک و تمہیں اپنا بلا حجاب دیدار عطا فرمائے گا۔ لازماً تم اپنی آنکھوں سے اپنے رب کا مشاہدہ کرو گے۔

فرمایا میری اس بات کوں رہے ہو؟

سب نے عرض کیا ہاں! امام محمد باقر اور امام زہری فرماتے ہیں کہ ہر پانچ منٹ کے بعد آپ ﷺ فرماتے تھے کہ میری بات تم تک پہنچ رہی ہے اور سب سن رہے ہو وہ عرض کرتے تھے ہاں!

پھر فرماتے تھے کہ تم بعدواں لوگوں تک پہنچا دینا جواب نہیں ہیں۔ پھر فرمایا کہ اللہ کا دیدار یہ نص قطیٰ سے ثابت ہے۔

حدیث چھم سے پہلے یہ بات عرض کر دوں کہ امام بخاری نے دیدار والی حدیث کو مرفو عاشر فرمایا ہے اور تمام صحابہ سے یہ حدیث مرفوع ہے۔

#### حدیث چھم:

امام شہاب بن زہری لکھتے ہیں میں نے عبد اللہ بن زہری سے، انہوں نے شعیب سے، انہوں نے عبد اللہ بن مسعود سے فرماتے ہیں۔ رسول ﷺ نے صحابہ

اللہ تعالیٰ سے ہے۔ اللہ تعالیٰ بھی تم سے محبت فرمائے گا اور جنت میں تمہیں اپنا دیدار بلا حجاب عطا فرمائے گا۔ جو تم اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کرو گے۔ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث اور صحابہ نے بھی سئی۔

#### حدیث چہارم:

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ سے انہوں نے بحوالہ مجموعہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنی تفسیر میں لکھا ہے فرماتے ہیں اس حدیث کا عظیم تواتر ہے۔ جو نبی پاک ﷺ نے ڈیرہ ہو ساعت (جو تقریباً اڑھائی گھنٹے ہے) خطبہ دیا۔ جو جو اللوادع کا خطبہ تھا۔

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں اسے لفظ بالظاظ اپنی تفسیر میں مجموعہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے لکھا ہے جو اس میں مکمل موجود ہے۔ وہی سارا خطبہ میں نے پچیس سو (2500) صحابہ سے سن۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مجموعہ میں جو خطبہ تھا۔ یعنی وہی الفاظ تھے جو صحابہ سے سنے۔

امام شہاب بن زہری نے بھی اسے اپنی مندی میں سارا نقل کیا ہے۔ اس خطبے میں امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ یہ ارشاد درج ہے۔

نبی پاک ﷺ نے فرمایا کہ تم آگاہ رہو۔ ایک دوسرے سے محبت میں رہنا۔ دوسرے کی تکلیف کو اپنی تکلیف سمجھنا، اپنے آپ کو کسی سے اچھا نہ جانا۔ محبت سے یوں رہنا کہ جس طرح تمہارا اپنا جد واحد ہے میری پیروی کرنا۔ میری زندگی تمہارے لئے اصل نہون ہے اور ایک دوسرے کو معاف کر دو۔ اللہ کی یہ دو صفتیں عدل

کے مجمع میں فرمایا کہ یاد رکھو کہ تمہارے چہرے جنت میں پہنچتے ہوں گے۔ یعنی آگاہ رہو۔ ہم انبیاء، حصدیقین، شہدا، صالحین اور مومنین اپنے رب کا لازماً اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کریں گے۔

اس مشاہدہ سے ان کا وہ دونوں ہو جائے گا۔ ان کو پھر ایسا لطف ہو گا کہ کسی چیز کی ضرورت نہ رہے گی۔ پھر ان کے لئے حکم ہو گا کہ جاؤ تم جنت کے بقیہ انعامات جو تمہارے لئے ہیں، ان سے لطف اٹھاؤ۔ پھر جب تم چاہو آجاؤ میرا دیدار تمہارے لئے ہر وقت ہے۔

تم اپنی آنکھوں سے میری ذات کا مشاہدہ کر سکتے ہو۔ پھر فرمایا اس حکم سے پھر وہ جائیں گے۔ جنت میں بقیہ انعامات کا لطف حاصل کریں گے پھر خواہش ہوگی۔ پھر دیدار باری بلا حجاب کریں گے۔

اس طرح یعنی جب وہ اپنے رب کا اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کریں گے تو ان کو ایسا لطف آئے گا کہ اور کسی لطف کی ضرورت نہ رہے گی۔ تمام انعامات بھول جائیں گے۔ پھر جب اللہ تعالیٰ ان کو حکم دے گا تو اس وقت وہ بقیہ انعامات کی طرف متوجہ ہوں گے۔ اسی طرح وہ حکم سے دیدار آرئے آتے رہیں گے۔ ان کو سب بھولیں گے۔ اس کے حکم سے وہ دوسرے انعامات کی طرف متوجہ ہوں گے۔ ورنہ ان کو ضرورت نہ رہے گی لیکن اللہ تعالیٰ اپنا دیدار بھی فرماتا رہے گا اور اس کے بقیہ انعامات کی طرف بھی متوجہ ہوتے رہیں گے۔ کیونکہ وہ بھی انہی کے لئے ہیں۔ فرمایا حصل نہت اپنے رب کا اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کرنا ہے۔ جو بے شک ہم اپنے رب کا اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کریں گے۔

اس حدیث کو امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے بھی بحوالہ مجموعہ حضرت علی رضی اللہ عنہ لکھا ہے۔

یہ تمام مذکورہ احادیث متواتر ہیں۔ پورا باب ابھی کافی ہے اسے، اللہ اپنی تفسیر میں نقل کروں گا۔

حضرت امام محمد باقر و امام زہری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ تمام صحابے نے دیدار باری بلا حجاب جو آنکھ سے مشاہدہ کرتا ہے۔ اس پر متفق ہیں۔

نجی پاک علیہ السلام نے دیدار کے بارے میں مختلف دعائیں ارشاد فرمائی ہیں  
یعنی استغفار اللہ کثرت سے پڑھو اور آیۃ الکریمی کثرت سے پڑھو۔  
آیۃ الکریمی کثرت سے پڑھنا دیدار بالی کا موجب ہو گا۔

الحمد للہ کہ ایسا تو اتر دیدار باری بلا حجاب جو آنکھوں سے مشاہدہ کرتا ہے یعنی جنت الوداع کے خطبے سے بھی ثابت ہے۔ اس سے بڑھ کر کوئی تو اتر نہیں۔

الحمد للہ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے دیدار باری بہترین انداز سے ثابت ہوا کہ تمام صحابہ رضی اللہ عنہ اور تابعین، مفسرین، محدثین، فقیہا جمہور و اجتیاع امت کا اس پر اتفاق ہے کہ دیدار باری بلا حجاب بلا جنت ہو گا۔ جو اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کریں گے۔ اب یہ مسئلہ دیدار سے متعلق قرآن اور حدیث سے واضح ہو گیا ہو گا۔

سورہ بنی اسرائیل کی ابتدائی آیت کریمہ بنی کریم ﷺ کے مراج شریف  
کے بارے میں قطعی نص ہے اور امر مراج بالہداحت ثابت ہے لفظ مراج پر علماء  
نے بڑی تحقیق کی ہے اور انہوں نے اپنی تحقیق کے ذریعے اس امر مراج کو بخوبی  
اندازتے بیان کیا ہے۔ اس دور کے علماء نے بھی مختلف انداز سے بنی کریم ﷺ کے  
مراج شریف پر بحث کی ہے۔

فقیر کا جی چاہتا ہے کہ مختصر انداز سے بنی کریم ﷺ کے مراج پر کتاب  
تحریر کروں۔ اس کی مکمل بحث فقیر اپنی تفسیر "سراج منیر" میں باری باری بیان کرے  
گا۔ لیکن ایک مختصر عنوان علیحدہ کتاب لکھنے کی خواہش یہ ہے کہ فقیر کا مختصر نذر ان بارگاہ  
نبوی علی صاحبِ افضل الصلوٰت میں پیش کروں۔

اب اس کی بحث کرنے سے قبل ایک ضروری مقدمہ اس کے اندر یعنی  
آپ ﷺ کے مراج کے حقائق کوثرت احادیث سے پیش کروں گا۔  
لفظ سُبْحَنَ اللَّهُ سُبْحَنَ اللَّهُ سُبْحَنَ اللَّهُ مَنْ لَّا يَلْفَظُ بِهِ  
پہلے سُبْحَنَ اللَّهُ آیا ہے۔ اس میں پہنچ لازمیات۔

1۔ سُبْحَنَ يَا يَا لِفْظُهُ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے اپنی ذات کے لئے استعمال  
فرمایا ہے۔ وہ ذات لفظ سُبْحَن کے لائق ہے۔ یعنی انسان جتنی اس کی  
صفات بیان کرتا رہے تو وہ فرماتا رہے کہ میں اس سے بھی پاک ہوں۔  
جب انسان کی زبان سے لفظ سُبْحَن نکلتا رہے تو جناب واجب تعالیٰ اپنے  
ہندوں پر خوش ہوتا ہے۔ بخاری اور مسلم میں ہے کہ ایک مرتبہ زبان سے یعنی سُبْحَنَ اللَّهُ  
کہنے سے تمام گناہوں کے ففرٹ منادیئے جاتے ہیں۔ اس شمن میں ایک اور حدیث ہے۔

## فلسفہ مراج النبی صلی اللہ علیہ وسلم

قول تعالیٰ

سُبْحَنَ الَّذِي أَسْوَى بَعْدَهُ لَيْلًا ، مِنَ الْمَسْجَدِ الْحَرَامِ  
إِلَى الْمَسْجَدِ الْأَقْصَى الَّذِي بِرَبْكَنَ حَوْلَهُ لِتُرَيَّهُ مِنْ  
أَيْنَا طَالَهُ هُوَ السَّمِينُ الْبَصِيرُ ۚ

ترجمہ:

پاک ذات ہے وہ جو لے کیا راتوں رات اپنے عبد مقدس جناب  
محمد رسول ﷺ کو مسجد حرام سے مسجد اقصیٰ کی طرف جس کی اور  
گروہم نے برکتیں ہی برکتیں رکھی ہیں۔ تاکہ ہم دکھائیں اس کو  
اپنی نشانیوں میں سے۔ بے شک وہ سنتہ والا اور دیکھنے والا ہے۔

چنانا چاہئے کہ یہ سورہ بنی اسرائیل کی پہلی آیت مبارکہ ہے۔ یہ سورہ بنی  
اسرائیل علی زندگی میں نازل ہوئی۔ یہ آیت مبارکہ چھوٹی سی ہے لیکن اس میں علوم کے بے  
بہا سندربہرہ ہے ہیں۔ علماء مفسرین نے اول سے لے کر آخر قیامت تک اس آیت سے  
وہ غواصی کرتے رہیں گے۔ وہ غواص ختم ہوں گے نہ ان کے دل کی حسرت پوری ہوگی  
حصہ بقدر خبڑوہ اس سے اپنے مقدر کے مطابق ہیرے جواہرات نکالتے رہیں گے۔

حدیث پاک:

چاروں خلائقے راشدین اور دیگر صحابہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگر کسی شخص کے گناہ تمام زمین اور تمام آسمانوں سے زیادہ ہو جائیں اگر وہ کہے: سُبْحَنَ اللَّهُ وَبِحَمْدِهِ فَسُبْحَنَ اللَّهُ الْعَظِيمُ کہنے سے سارے گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں۔

بخاری شریف کی آخری حدیث:

كَلِمَاتُنِ حَيْثَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ حَقِيقَاتُنِ عَلَى الْبَسَانِ

ثَقَلَيَانِ فِي الْمِيزَانِ

يَدُوَلَكَيْ وَزْنُ مِنْ بَخَارِي ہیں۔ زبان پر بلکے ہیں۔

یہ حدیث تواتر ہے۔ معلوم یہ ہوا کہ اگر دونوں جہانوں کو یا سارے عالموں کو ایک بلکے میں رکھ دیا جائے تو ان دونوں کلمات کے وزن سے بلکے ہیں۔ یاد رہے کہ جب دونوں جہان اس کے بلکے میں وزن سے کم ہیں۔ تو گناہ بھی دو جہانوں کے اندر ہیں۔ جب سارے جہان اس کے بلکے میں وزن سے کم ہیں تو زبان سے یہ بلکے ہیں، وزن ان کا عالم کے ترازو سے باہر ہے۔ پھر گناہ عالم کے اندر ہیں۔

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ اس حدیث کی تشریع پر یوں رقم طراز ہیں کہ عالم ان دونوں کلموں کے اندر میختیح ہے اور جب عالم میختیح ہے تو گناہ عالم کا جزیہ ہے۔ جب قریب میختیح ہے تو جزیہ کی کوئی وقعت نہ رہی۔ یعنی لفظ سُبْحَنَ اللَّهُ الْعَظِيمُ کو یہ صفت بہت پسند ہے۔ لفظ الْدِّيْنِ سے قبل لفظ سُبْحَنَ کیوں داخل ہے۔ اس میں

حکمت یہ ہے کہ ہمیشہ جب کوئی دعویٰ کرے تو دعوے کو ثابت کرے۔ دلائل قاطعہ سے، یہ مدعا کا کام ہوتا ہے۔ مسراج کے دعوے کا مدعا کون ہے وہ سُبْحَنَ ہے۔ وہ فرماتا ہے کہ اس مسراج کا دعویٰ۔ اے منکرین مسراج، یہ دعویٰ میں نے کیا ہے۔ جو میری ذات، ہر شخص اور ہر عیوب سے پاک ہے اور ہر عالم کا خالق ہوں اور عالم میرے اختیار میں ہے۔ میں جو چاہوں سو کروں۔ بھیری مرضی میں کسی کو دخل نہیں۔ یہ لفظ سُبْحَنُ لفظ اسرای پر دال ہے اور مداروں ذاتِ محمد رسول اللہ ﷺ ہیں۔

ثابت ہوا کہ اگر کوئی مسراج کا انکار کرے تو اس کا لفظ سُبْحَنُ سے انکار ہے۔ اگر یہ دعویٰ مصطفیٰ کریم ﷺ کرتے کہ میں نے مسراج کیا تو من اپنی اعتراضات کرتے۔ لیکن اب اعتراضات کرنا یہ اس ذات پر ہے جو سُبْحَنَ ہے۔ کیونکہ جب دعوے پر اعتراض ہوتے ہیں تو ان اعتراضات کا موجب مدعا ہوتا ہے۔ کیونکہ مدعا عالیہ کو دعوے پر اعتراضات ہوتے ہیں۔ وہ دعوے کو ناقص کرنے کے لئے اپنے دلائل کی بھرمار کرتا ہے کیونکہ وہ اپنے دلائل کو دعوے پر دال کرتا ہے۔ اگر کوئی مسراج کے دعوے پر اعتراض کرے تو اس کا دال مدعا ہو ہے جو سُبْحَنَ ہے۔ اگر کوئی مسراج کا انکار کرتا ہے تو کھلم کھلا سُبْحَنَ پر اعتراض ہو گا۔ لفظ سُبْحَنَ کی مکمل بحث فقیر اپنی تشریف سراج منیر اسی آیت کی بری پر انشاء اللہ کرے گا۔ (انتظار فرمائیے)

الَّذِي سَجَنَ كَبَعْدِ كَيْوُنْ فَرَمَيْاَتْ؟ سُبْحَنَ اللَّهُ كَيْوُنْ نَبِيْسْ فَرَمَيْاَتْ؟

کے معنی "سیر" کے ہیں۔ یہ کون سے افعال میں سے ہے۔ بعض لوگوں نے اسے افعال ناقصہ سے تعبیر کیا ہے۔ جیسے کشاف، کعی اور ابن منذر، فواری اور فیصلہ رغائب القرآن۔ کچھ ان کے ساتھ اور بھی ہیں لیکن روح المعانی، قرطبی اور کیمیہ اور کافی مفسرین نے ان کو افعال نام کیا ہے۔

جن لوگوں نے ان کو افعال ناقصہ سے تعبیر کیا ہے وہ دلیل یہ دیتے ہیں کہ یہ موصول کے بعد واقع ہے اور موصول ایسے افعال پر جب داخل ہو کر جن کی خبر جملہ فعلیہ خبریہ سے ہو۔ یہ ان کی دلیل درست نہیں۔ خوبیوں نے اس پر یہ کہا ہے کہ جملہ ایسا فعلیہ کہ جو جب اس فعل کے آخر میں ضمیر کے اعتبار سے ختم ہو جائے وہ ناقصہ ہے۔ لیکن یہ کلام ختم نہیں ہوا بلکام جاری ہے یہ افعال نام میں سے ہے۔ اس پر پھر کچھ خوبیوں کا اعتراض ہو سکتا ہے کہ جب نام تو جملہ ختم ہے۔ لیکن یہ بات ان کو غلط سوچی ہے۔ اس لئے کہ بعض افعال ناقصہ ہوتے ہیں اور بعض تام، عبد القاهر جرجانی اور سلیبویہ فرماتے ہیں کہ افعال تام جب ہوتا ہے۔ چاہے شروع میں ہو چاہے آخر میں ہمارے نزدیک تو کام کوتا مکرنا ہوتا ہے۔ لہذا اسری فعل تام سے ہے۔ اگر اس کو ناقصہ کہا جائے تو پھر یہ تمام معراج کا واقعہ ناقصہ سے تعبیر ہو جائے گا۔ یہ افعال تام سے ہے۔ اس سے بھی پاک ﷺ کا سفر نامہ اور کاملہ ہوا تو لفظاً شُبَحَانَ اللَّهِ گویا کہ اسری پر دال ہے۔ اور اسری دلیل ہے اور یہ اسری کاملہ بول بعده ہے۔ اور عبدہ و وزات محمد رسول ﷺ کی ذات بالا صفات ہے۔ یہ اسری کی حقیقت عبدہ بے لفظ بعده یہ ب مضارب ہے اور عبدہ مضارب الیہ ہے۔ اور یہ ب اس لئے وارد ہے کہ عبد کی فضیلت کو ظاہر کر رہی ہے۔ یعنی مطلق کر رہی ہے اس امر کو کہ کل کوکوئی اور آدمی اس معراج کا دعویٰ نہ کرے۔

جواب:

اللَّهُ دُوْلَمْ پر مقتضم ہے۔ اللَّهُ ناقص اور اللَّهُ کامل یہ اللَّهُ موصول ہے۔ صلکہ موصول ہوتا ہے اور یہ سارا عالم اللہ تعالیٰ کی ذات کے سامنے ناقص ہے اور کامل اللہ صرف شُبَحَانَ ہے۔ اس واسطے شُبَحَانَ اللَّهُ نہیں فرمایا۔ اللہ فرمایا ہے کہ جس طریق میں پاک ہوں، منزہ ہوں۔ اسی طرح میری ذات ہے اعتبار سے کامل ہے۔ میری ذات وہ کامل ہے کہ میں نے عالم کو کمل بنا یا۔ لکھ کرنے سے جو انکو جھپٹنے سے پہلے عالم معرض و وجود میں آگیا۔ جس طریق میری ذات عالم کو کل کرنے سے لانے پر قادر ہے۔ اسی طریق میرے لئے کوئی مشکل نہیں کہ میں اپنے محبوب کی آنکھ جھپٹنے سے پہلے آسمانوں اور عرشِ نکتہ سیر کر کر زمین پر واپس نہ لاسکوں۔

یہ اللَّهُ موصول اس لئے فرمایا تاکہ اس کی ذات کامل کا اظہار ہو۔ دوسری یہ کہ جو ذات کامل ہے اس ذات نے اپنے حبیب ﷺ کے معراج کو کامل کیا۔ اگر اس میں کوئی نقص ہو تو اس کا اعتراض اللہ پر ہو کا کہ اس کی ذات کے کامل ہونے پر نقص ہے۔ جب ذات کے کامل ہونے میں نقص تھے تو یہ اعتراض برادرست شُبَحَانَ پر ہوا۔ جو عالم کی مخلوق کے اعتراضات سے وہ منزہ ہے۔ اس لئے لفظ اللہ میں یہ ظاہر فرمایا کہ من تو میری ذات کے کامل ہونے پر شک ہو سکتا ہے اور شہرے شُبَحَانَ ہونے پر۔

یہ مہیت لاریب سے پاک ہے۔ اس طرح حبیب کے معراج کامل ہونے پر کوئی شک نہیں ہو سکتا کیونکہ معراج کرنے والا کامل ہے۔ وہ شُبَحَانَ ہے۔ اللہ کے بعد لفظ اسری ہے۔ یہ اسری، یُسْرَةُ اَسْرَاءَ سے ہے۔ اس

یہ ایسا معراج ہے جو صرف اس عبد مقدس کو ہوا۔ جن کا نام نبی محمد رسول اللہ ﷺ ہے لفظ عبد اس کے معنی ہیں۔

عبد لفظ میں اسے کہتے ہیں کہ جس کا جسم خاکی غصہ سے مرتب ہو۔ اور بالہیت ہو۔ اس کے پھر تین معنی ہیں عبد آیت جو اپنے مالک کا باقی خلام ہوا ایک عبد رقیق جس کو زم کہتے ہیں۔ اس میں مومن بھی اور کفار بھی شامل ہیں تیرا عبد "مزرون" ہے یعنی جس کو کچھ اختیار دیا جائے۔ یہم بعض لوگوں نے نبی پاک ﷺ پر محول کی ہے لیکن یہ درست نہیں۔ اس میں یہ ہے کہ نبی پاک ﷺ کو صاحب ختنۃ القرآن محمد بن مصیتہ قطرب، ابوالعلیٰ، امام کسائی، سید، بحرین سلم، بخار القرآن ابو نفر کلی، ابراہیم تھجی و امام دعی اپنی اپنی تفسیروں میں لکھتے ہیں کہ عبد کی "ہ" کی ضمیر نبی پاک ﷺ کی طرف ہے۔

قرآن میں عبدہ صرف ہ کے ساتھ نبی پاک ﷺ کے لئے ہے اور کسی کے لئے نہیں۔ اس سے نبی پاک ﷺ کی عبدیت عام بندوں سے بکمالات خراج منفرد ہے۔ "ہ" کو ساتھ لگا کر فرمادیا گیا کہ عالم میں اصل عبد نبی پاک ﷺ کی ذات ہے۔ جو رب نے اپنے قرب کے لئے اس ذات کو چن لیا۔ ایسا چنا کہ اور کسی میں ایسی خصوصیات نہیں جو آپ ﷺ کی ذات میں ہیں۔ اس میں سُبْحَانَ كَيْ نَشَاء یہ ہے کہ میرے سارے عالم اور میری ساری مخلوق میں میرے قرب کے لئے ہے تو میرا حبیب ﷺ ہے۔

یہ سارے عالم میں نے اس حبیب کا خادم بنایا اور طاہر ہے کہ خادم مخدوم کے تابع ہوتا ہے۔ گویا کہ یہ سارے عالم اس عبد کے لئے ہے۔

آگے فرماتے ہیں کہ لفظ ہ سے نبی پاک کی خاصیت ظاہر ہو رہی ہے کہ آپ ﷺ کے خاص الخاصل ہیں۔ یہ ب مضائق ہے عبدہ کی طرف تو الہذا عبد اور ہ اس لئے فرمایا گیا کہ عالم میں میری ذات کے لئے خاص الخاصل میرے جیب کی ذات ہے۔

قرآن میں عبدنا آیا ہے اس نون کی ضمیر نبی پاک ﷺ کی طرف ہے۔

صاحب ختنۃ القرآن اور بقیہ مذکورہ اصحاب یہ فرماتے ہیں کہ نون کی ضمیر اگر نبی پاک کی طرف راجح ہو تو نبی پاک کی ذات کا وجود ہی سراپا مسخر ہے اور آپ کی عبدیت رسالت پر غالب ہے اور آپ کی رسالت تمام عالم پر غالب ہے۔ یہ بحث ہم سورۃ فرقان کی ابتدائی آیت میں کریں گے۔ (انتخار فرمائے)

اب صرف اتنا عرض ہے کہ عبدنا کے نون کی ضمیر آپ کی عظمت کو ظاہر کرتی ہے کہ ایسا عبد بے شل سوائے آپ ﷺ کے اور کوئی نہیں آیا۔ آپ ﷺ ایسے عبد ہیں کہ جو عبدنا بھی ہیں اور عبدہ بھی ہیں۔ جب عبدنا کو دیکھا جائے تو اس میں نبی پاک ﷺ کی تعریف ہی تعریف نظر آتی ہے۔ آپ کی رفتہ منزلت ایسی ہے جو کسی میں نہیں اس عبد کا ظہور اللہ تعالیٰ نے اس صفت سے فرمایا کہ آپ کے وجود کو تمام عالم کے لئے رحمت فرمایا اس مسئلہ کو اس کتاب سے اس لئے بیان کر رہا ہوں کہ کچھ لوگوں نے ضمیر ﷺ کو رَحْمَتُ الْعَالَمِينَ مانا بطور نص انکار کیا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ:

وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ

اور نہیں بھیجا ہم نے آپ کو رحمت کرنے والا تمام علماء کے لئے جن لوگوں نے رحمتِ نص مانے سے انکار کیا ہے ان کے دلائل ذیل درج کئے جاتے ہیں جو قواعدِ نجومی ہیں۔

وہ کہتے ہیں داؤ استنافی، ما چنس نا یا از سلنا صینجع متكلم مع اضمیر یعنی از سلنا فعل با فعل۔ کے مفعول ہے۔ رَحْمَةُ مَفْعُولٍ لَهُ لِعَالَمِينَ چار تحریر و متعلق از سلنا کے۔

از سلنا اپنے فعل فاعل سے مل کر جملہ فعلیہ خبر یہ ہوا۔ اس میں وہ تقدید یہ کرتے ہیں۔ اگر رَحْمَةُ کو مفعول بنایا جائے تو یہ کس کی علت ہوگا؟ ظاہر ہے کہ یہ کی علت ہوگا۔ تو قرآن کی تحریف ہوگی۔ اگر رَحْمَةُ کو مفعول مطلق بنایا جائے تو یہ کس کی تائید کرے گا؟ اور مفعول مطلق تو یہ ہونہیں سکتا کیونکہ یہ مفعول ثانی ہے۔ جن علماء نے نفس ثابت کیا ہے انہوں نے بھی اس کو مفعول ثانی بنایا ہے۔ لیکن یہ غلط ہے کیونکہ مفعول فاعل کی علت ہے۔ کچھ نجومیوں نے یہاں کہ رَحْمَةُ حال از سلنا ذوالحال ہے۔ کیونکہ سلویہ کہتے ہیں کیونکہ رَحْمَةُ جب حال بنے گا تو پھر بھی وہ مفعول ہوگا۔ تو کس کی تائید کرے گا۔ کیونکہ مفعول بہ اور مفعول لہ ایک دوسرے کے خلاف ہیں۔ تو لہذا یہ از سلنا کی تائید کرے گا۔ جب از سلنا کی تائید کرے گا تو ظاہر ہے یہ نفس نہ ہوئی حضور کے حق میں۔ یہ نجومی دلائل تھے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ جتنے علوم میں یعنی صرف نجومیوں منطبق ہو، حدیث ہو، فقد ہو جتنی کہ تمام علوم پر قرآن کے خادم ہیں۔ قرآن ان کے تابع نہیں یہ قرآن کے تابع ہیں۔

حضرت امام محمد باقر فرماتے ہیں کہ جب ہماری لغتِ عربی اگر کہیں قرآن کے خلاف ہو جائے تو اس لغت کو چھوڑ دو اور جس طرح قرآن کے اسی طرح تسلیم کر لو۔ یہ بات تواتر سے ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب پاک ﷺ کو سارے عالم کے لئے رحمت بنایا۔ دیکھنے احادیث پاک میں ہے جن کو صاحبِ بحر العلوم، ابوالغالیہ، اسود بن یزید تابعی، حضرت ابن عباس، قیس بن مسلم کوئی، قادہ بن دعامة، عطا بن رباح، کربن، مسلم، حضرت مجاہد، ابراہیم تجھی، ابونصر کلبی، عطا خراسانی، علی بن طلحہ، عبدالملک ابن عبد العزیز، جز تیج، تکلیل بن عباد، شیبہ بن عباد، صاحب کشاف، شیخ محمد بن جباج، مقاتل بن سلیمان، امام وکیع، امام ابو دراق، ابن عباد، امام مالک، خواجہ حسن بصری، امام ابو سفیان ثوری، تفسیر فرج یاہی، سید، شیخ ابو حنفیہ، داؤ داہمی، یزید بن ہارون، خزینۃ القرآن، محمد بن مسطیر قطرب، بخار القرآن، رغائب القرآن، کتاب الشوازف، یحییٰ بن شعبان تجویی، تفسیر مخلد، تفسیر قفاری، الادوفی، حقائق الاسلام، اسباب النزول، تفسیر ، البیت، تفسیر کبیر، موعظۃ القرآن، تبیان القرآن، تنزیل القرآن، ابن جزیہ، من احسن البیان، فضائل القرآن، اسباب النزول، حکمت القرآن، تفسیر علائی، ابرہام، فتح مبین، خلاصۃ التفاسیر، ذکر مبین، الخصائص، الفوائد، الاستغفار، میراث جیو، انوار النزول، محمد عبد اللہ، ابن میاس جیو خیر آبادی، تفسیر قرطبی، روح المعانی، فماری، آرائی البیان، بدیع البیان، تاج المعانی، بحود القرآن، ابی بن کعب وغیرہ تمام جمہور مفسرین و محدثین سب کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حضور ﷺ رحمتِ العالمین ہیں۔ یہ تمام فرماتے ہیں کہ یہ حضور کے حق میں قطعی نص ہے۔

یہ تمام مذکورہ اصحاب حدیث درج کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
قالَ إِنَّمَا يُبَعِّثُ رَحْمَةُ الْعَالَمِينَ ط

## حدیث پاک:

حوالہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنے مجموعہ میں فرماتے ہیں:

رسول ﷺ نے جم غیر صحابہ میں فرمایا:

## قولہ تعالیٰ:

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ . قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ هُوَ الَّذِي يَعْلَمُ رَحْمَةَ الْعَالَمِينَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَيَنْفَعُ رَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْكَافِرِينَ مَا جَاءَ الْعِذَابُ فِي الدُّنْيَا وَيَنْفَعُ رَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا مِنَ الْجِنِّ وَالْأَنْسِ مِنْ كُلِّ حَلْقٍ ۝

اللہ کا قول ہے: وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ .  
فرمایا: رسول ﷺ نے اللہ تعالیٰ نے مجھے دنیا میں اور آخرت میں جنوں کے لئے اور انسانوں کے لئے رحمت العالمین بنا کر بھیجا اور میری رحمت دنیا میں کفار اور مونوں سب کو فتح دیتی ہے کہ دنیا میں عذاب نہیں آئے گا اور آخرت میں میری رحمت مونوں کو فتح دے گی۔ نیز آپ نے یہ آیات تلاوت فرمائیں۔ لوگو! یقیناً تمہارے پاس رب سے نصیحت آئی اور شفایہ ہے جو تمہارے سینوں میں ہے اور ہدایت ہے اور رحمت ہے مونوں کے لئے۔

## ترجمہ:

میں تمام عالموں کے لئے رحمت بنا کر بھیجا گیا ہوں  
علاوہ ازیں یہ حدیث پاک مسلم شریف میں بھی درج ہے۔ اور وادیٰ تمام  
مفسرین بنوالہ امام محمد باقر ابی بن کعب یہ حدیث درج کرتے ہیں۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اپنے مجموعہ میں لکھا ہے اس کو ابی بن کعب نے بھی  
حوالہ حضرت علی لکھا ہے۔ باقی مفسرین نے بنوالہ تفسیر امام محمد باقر رضی اللہ عنہ لکھا ہے۔

## حدیث پاک:

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور ﷺ نے جم غیر صحابہ میں خطبہ  
دیا۔ اس اجتماع میں حضرت ابو مکر بن ابی دین، عمر فاروق بن ابی وادی، حضرت عثمان غنی بن عوف و  
ابن بھی موجود تھے۔

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

إِيَّهَا النَّاسُ أَنْتُمْ سَمِعْتُمْ قَوْلَهُ تَعَالَى . إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَعْلَمُ  
رَحْمَةَ الْعَالَمِينَ وَأَرْسَلْنِي وَشَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۝

## ترجمہ:

الوگو سنوا کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے۔ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا  
رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ۝

بے شک اللہ تعالیٰ نے مجھے رحمت العالمین بنا کر بھیجا اور مجھے  
جنہاں میں شاہد اور مبشر اور نذیر بنا کر بھیجا۔ میں رحمت بھی  
ہوں، شاہد بھی ہوں، مبشر بھی ہوں اور نذیر بھی ہوں۔ تمام عالم کا  
ذرہ ذرہ میری رحمت میں ہے۔

امام شہاب بن زہری اپنی مند میں لکھتے ہیں کہ میں نے عبد اللہ بن عمر سے سنا اور ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے اور قیس سے، انہوں نے انس بن مالک سے پھر میں نے عبد اللہ سے، انہوں نے اسماعیل سے، انہوں نے قیس سے، انہوں نے جریر بن عبد اللہ سے، یہ سب فرماتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ صحابہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ عصر کی نماز کے بعد سیر کرنے کو تشریف لے گئے تو حضرت انس فرماتے ہیں: سر کا ﷺ سے انس بن مالک نے رحمت العالمین کے بارے میں دریافت کیا۔ فرمایا:

وَالَّتِي تَسْفَسِي بِيَدِي جَاءَتِي فِي الْقُرْآنِ فَوْلَهُ تَعَالَى  
وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ فَهُمْ تُمْ أَقْرَأُهُ  
إِنْ شَتَّمْ وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ مِنَ الْجَنَّةِ  
وَالْأَنْسِ حَتَّىٰ مَا فِي الْعُلَمَاءِ بَعْثَةٌ رَحْمَةٌ .

فرمایا میرے لئے قرآن میں آیا ہے۔ وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ جب تم چاہو پڑھواں آیت کو، سمجھو کو ہمارا نبی رحمت العالمین ہے۔ جنوں کے لئے انسانوں کے لئے جو کچھ عالم میں ہے اس کے لئے رحمت بنا کر سمجھا ہے۔ اس حدیث سے ثابت ہوا کہ یہ آیت حضور ﷺ کے لئے نص ہے۔

لفظ رحمت پر اس سے پیشتر بحث ہو چکی ہے۔ قرآن کریم میں آیت وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ آئی ہے۔ اس پر کچھ نبویوں نے اعتراضات کئے ہیں کہ نبی کریم ﷺ اس کے مطابق رحمت نہیں ہو سکتے، اس پر اوپر بحث ہو چکی ہے، جن نبویوں نے یہ کہا تھا کہ مفعول بہ اور مفعول لہ جو ایک دوسرے کی تائید نہیں کرتے لیکن اس امر میں ان کی تائید ہو سکتی ہے، جیسا کہ زید، عالم، امر۔ دیکھو اس میں

اے حبیب پاک ﷺ فرمادو کہ ایمان والوں کے لئے وہی ہدایت اور شفا ہے۔ اس حدیث سے خود نبی پاک ﷺ کا فرمانا کہ میری رحمت عالمین کے لئے نص ہے اور میں ساری مخلوق کے لئے رحمت ہوں۔

حدیث پاک:

رسول ﷺ نے خطبہ دیتے ہوئے فرمایا: کہ میں انسان ہوں جس طرح تمہیں غصہ آتا ہے، مجھے بھی غصہ آتا ہے، کبھی کسی کو لعنت کر دیتا ہوں۔ اے اللہ تو میرے ان کلمات کو اگر میں بطور غصہ کہوں تو ان کے حق میں ان کے گناہوں کی معافی فرم۔ چونکہ مجھے رحمۃ العالمین بنا کر سمجھا ہے۔ امام بخاری رحمت اللہ علیہ بھی حضور ﷺ کے رحمت العالمین کے نص کے حق میں قائل ہیں۔ ثابت ہوا کہ نبی پاک ﷺ سارے عالم کے لئے رحمت ہیں۔ ان ہی اصحاب سے اور حدیث پاک۔

حدیث پاک:

حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنے مجموعہ میں لکھتے ہیں، جس کو ابی بن کعب نے بھی بحوالہ حضرت علی رضی اللہ عنہ لکھا ہے۔ نبی پاک ﷺ نے صحابہ کے جم غیر سے فرمایا: قول تعالیٰ:

وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ وَمَا مِنَ النَّبِيِّ إِلَّا  
وَأَنَّ رَحْمَةَ الْعَلَمِينَ

اللہ کا قول ہے وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ نہیں آیا کوئی ایسا نبی مگر میں رحمت العالمین، دیکھتے ہر حدیث کے اندر حضور ﷺ پہلے وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ فرمادیکر بعد میں اس کی تائید میں فرماتے ہیں کہ میں رحمت العالمین ہوں۔

الله علیہ السلام نے فرمایا، میں دنیا و آخرت کے لئے رحمت بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ یہ حدیث مشہور ہے۔ لیکن امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ تفسیر کبیر میں لکھتے ہیں کہ حضور اقدس علیہ السلام صرف ایک ہی رحمت ہیں۔

### مسئلہ دوم:

صاحب کشاف نے لکھا ہے کہ حضور علیہ السلام صرف مونموں کے لئے رحمت ہیں، آپ کی رحمت کفار و مشرکین کے لئے نہ ہے اور آپ کی رحمت آخرت میں کسی کو فائدہ نہ دے گی، فرقہ مخزول کا بھی بھی عقیدہ ہے۔ اجماع امت کا اتفاق ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بعد رسول علیہ السلام ساری مخلوق سے بھی افضل ہیں اور ملائکہ سے بھی افضل ہیں اس لئے ملائکہ تمام مخلوق آپ کی رحمت میں داخل ہیں، لیکن امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ اس کے خلاف ہیں ان کی عبارت یہ ہے:

المسائلة الثالثة: وَتَمَسَّكُوْ هَذَا الْآيَةُ فِي أَنَّهَا

أَفْضَلُ مِنَ الْمَلَائِكَةِ قَالُوا، لِلَّلَّا مَلَائِكَةٌ مِنَ الْعَالَمِينَ  
مُوْجِبٌ بِحُكْمِ هَذَا الْآيَةِ أَنْ يَكُونُ عَلَيْهِ السَّلَامُ رَحْمَةٌ  
الْمَلَائِكَةُ مُوْجِبٌ أَنْ يَكُونُ أَفْضَلُ مِنْهُمْ وَالْجَوَابُ .  
أَنَّهَا مَعَارِضٌ . يَقُولُهُ تَعَالَى فِي حَقِّ الْمَلَائِكَةِ  
وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا . وَذَلِكَ رَحْمَةٌ مِنْهُمْ فِي حَقِّ  
الْمُؤْمِنِينَ، وَالرَّسُولُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، دَاخِلٌ فِي الْمُؤْمِنِينَ،  
وَكَذَّ، قَوْلُهُ تَعَالَى: إِنَّ اللَّهَ وَمَلِكَكُمْ يُصْلِوْنَ عَلَى الْبَيْ.

مفہول پر اور مفہول لہ ایک دوسرے کی تائید کر رہے ہیں۔ یہاں رحمۃ، فائل بمعنی مفہول کے ہے اس پر نجوب بحث اپنی تفسیر سراج نسیر پارہ نمبر 17 اس آیت کے تحت کروں گا، اس پر چند مسائل:

### مسئلہ اول:

اس لفظ رحمت میں عموم ہے، تمام عالم دنیا، آخرت اس میں داخل ہے، اور اس دنیا میں کفار و مشرکین، منافق و موسیں کائنات کا ہر ذرہ اس رحمت میں داخل ہے، سر کا علیہ السلام سب کے لئے رحمت ہیں اور آپ علیہ السلام کی رحمت بے شمار ہے اور آپ علیہ السلام کی رحمت کے سبب عالم کائنات عذاب الہی سے محفوظ ہے، ارشاد خداوندی ہے:

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ

ترجمہ:

اور نہیں ہے اللہ تعالیٰ تاکہ ان میں عذاب کرے، اے جبیب پاک علیہ السلام اور آپ علیہ السلام ان میں موجود ہیں۔

دیکھئے یہ آیت مذکورہ آیت کی نظر ہے اس آیت میں امر کی ضمانت دی گئی ہے کہ لوگ جتنے فتن و فیور کریں عذاب نہ آئے۔ اس پر جاہیر، مفسرین کا اتفاق ہے، عقل اس بات کو مانتی ہے کہ سابقہ امت کے گناہ کرنے پر اسی وقت عذاب الہی آ جاتا تھا، لیکن یہ امت سابقہ امت سے کئی گناہ زیادہ گناہ کر رہی ہے لیکن عذاب نہیں آتا۔ لیکن اس آیت میں ضمانت دی گئی ہے کہ آپ علیہ السلام کا وجود مسعود اس کائنات میں موجود ہے حدیث پاک میں ہے: سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں رسول

امام رازی رحمۃ اللہ علیہ کو اگلا جملہ بھول گیا ہے کہ ارشاد ہے: یا ایلہا  
الذین امْنُوا صَلَوَعَلَیْہِ پھر تو ساری امت آپ سے افضل ہوئی۔ ایسا خیال و عقیدہ  
کفر ہے اور تو یہ لازم آتی ہے۔ اگر دعا ہی فضیلت کا نتیجہ ہے تو ارشاد ہے کہ کہو اے  
ہمارے پروردگار، ان دونوں پر حرم فرم جیسا کہ انہوں نے مجھے بھیپن میں پالا ہے۔  
کہ کیا کوئی ذی شعور عقل اس بات کو پسند کرے گا کہ والدین سے بیٹا افضل  
ہے۔ حالانکہ اس آیت میں والدین کے لئے دعا مانگنا لازمی حکم ہے۔ پھر تو امام رازی  
رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک دعا ہی فضیلت کا نتیجہ ہے اور اولاد والدین سے افضل ہے  
بالکل باطل ہے۔ آپ کی شان میں قرآن میں ایک ایسا حکم آیا ہے کہ آپ کے بغیر شد  
کسی بھی کے لئے ہے، نہ ملائکہ کے لئے ارشاد ہے: وَرَفَعَنَّاكَ ذِكْرُكَ شَان  
ہے۔ اونچا تیرا ہے مقام اونچا تیرا، یاد رہے اللہ کے بعد سر کا ملائکہ سے کسی کو افضل مانتا  
ہے وہ کافر ہے، اہل اسلام کا بھی عقیدہ ہے۔

تو ایسا یہ عباد ایسا عبد مقدس ہے جو کہ رحمۃ اللہ عالیین ہے۔ جو اللہ تعالیٰ جو  
رفعت منزل آپ کو عطا کی ہے وہ کسی کو عطا نہیں کی۔

اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کو مراجع کرایا۔ مراجع کی دو فرمیں ہیں۔ مراج  
عالم ظاہری اور مراجع عالم روئی، جیسا کہ اور پر بیان ہو چکا ہے کہ مراجع کی بہادت  
قرآن سے ثابت ہے۔ وجود مراجع کا انکار نص کا انکار ہے۔ پھر نظریات ہیں۔ کسی  
کے نزدیک حضور ﷺ خواب کے اندر مراجع پر گئے اور کسی کے نظریے میں یعنی بعد  
جسم آسمان پر تشریف لے گئے۔

ہمارے علماء نے جسمانی مراجع کے انکار کو فتنہ کہا ہے۔ جو فقیر آئندہ

تیسرا مسئلہ:

انہوں نے دلیل پکڑی اس آیت سے اس بارے میں کہ آپ ﷺ افضل  
ہیں ملائکہ سے، انہوں نے کہا اس لئے کہ ملائکہ عالیین میں سے ہیں، پس اس آیت  
کے حکم سے لازم آیا کہ آپ ﷺ، رحمۃ اللہ علیہ، رحمۃ اللہ علیہ ملائکہ کے لئے تو اس سے لازم آیا کہ  
آپ ان سے افضل ہیں۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ یہ معارض کہ اللہ تعالیٰ کے اس قول کے جو کہ فرشتوں  
کے بارے میں آیا ہے کہ وہ استغفار کرتے ہیں مومنین کے لئے اور یہ رحمۃ ہے  
مومنین کے حق میں فرشتوں کی طرف سے اور رسول ﷺ کا داخل ہیں مومنین میں اور  
اسی طرح قول ہے اللہ تعالیٰ کا:

إِنَّ اللَّهَ وَمَلِكُتُهُ يُصْلُوْنَ عَلَى النَّبِيِّ

ترجمہ:

ہمارا کلام امام رازی رحمۃ اللہ علیہ کے دعویٰ کے معارض ہے۔

جواب:

امام رازی رحمۃ اللہ علیہ نے مذہب معززہ کی تائید کی ہے اور جو دلائل دیئے  
ہیں کہ رسول ﷺ سے ملائکہ افضل ہیں اور دعویٰ میں آیت یہ پیش کی ہے کہ ملائکہ  
مومنین کے لئے استغفار کر رہے ہیں اور یہ آیت بھی إِنَّ اللَّهَ وَمَلِكُتُهُ پیش کی  
ہے۔ امام رازی رحمۃ اللہ علیہ کے قول میں بطلان لازم آتا ہے۔ کیونکہ اسی آیت میں  
يُصْلُوْنَ عَلَى النَّبِيِّ ہے کہ ملائکہ آپ کے لئے رحمۃ مانگ رہے ہیں۔ تو راحم،  
مرحوم سے افضل ہوتا ہے اور فرشتے آپ کے لئے رحم ہوتے۔

اور اقی میں بیان کرے گا۔ اب جو یہ بیان کیا تھا۔ مسیح عالم ظاہری اور مسیح عالم روحي، مسیح عالم ظاہری۔ یعنی عالم شہادت کو تشریف لے گئے۔ عالم شہادت کے کہتے ہیں؟ یعنی تمام زمینیں اور سات آسمان اس کو عالم شہادت کہا گیا ہے۔ یعنی شہادت کا مقصد یہ ہے کہ جن پر اجسام کا اطلاق ہو سکے۔ یعنی عالم شہادت سے عالم غائب کو تشریف لے گئے۔ یہ عالم غائب سیذرۃ المنتها تک ہے۔ سیذرۃ المنتها سے غائب الغیب کو تشریف لے گئے جو جلال ربی کی بارگاہ غائب الغیب ہے۔ اسکی دویں بحث جلد اول مسیح سورۃ فاتحہ میں ہو چکی ہے۔ اس فصل میں کہ نماز عارفوں کی مسیح کیونکر ہوئی۔ اب یہ بات واضح ہو گئی کہ مسیح دو قسم پر ہے۔ اب لفظ عبدہ کے بعد لفظ ہے، من المسجد الحرام۔

یہ مسجد حرام کعبۃ اللہ ہے۔ تمام مساجد سے اس کی فضیلت اعلیٰ ہے اور حضور ﷺ کے مسیح کا سفر مسجد حرام سے ہوا۔ یعنی مسیح شریف کا واقعہ مکملہ میں رونما ہوا اور اعلان نبوت کے دو سال بعد۔ اب یاد رہے مسیح کا معنی کیا ہے۔ مسیح کے معنی سیرہ کے ہیں۔ یعنی پہلے سر کا ﷺ مسجد حرام سے مسجد قصی کو تشریف لے گئے اور مسجد قصی سے عالم بالا کو تشریف لے گئے۔ یعنی عالم بالا کو چڑھتے تو یہ ہے معنی مسیح کے یعنی تین لفظ ہیں:

۱۔ مسیح ۲۔ اسرار ۳۔ اعراج

یعنی اسرار بھی ”سیرہ“ یعنی مسجد حرام سے مسجد قصی تک مسیح ہے۔ آگے عالم بالا یعنی سیذرۃ المنتها تک اسرار ہے۔ آگے عرش تک اعراج ہے۔ اب اس امر پر بحث۔

نبی پاک ﷺ اس مسیح عالم کو بعد جسم اطہر تشریف لے گئے یا عالم خواب کے اندر۔

حضرت مسیح اور نافع اور ہاشم بن بشیر، یعنی تفسیر ابی حیث اور شیخ محمد بن جحاج اور شیخ ابن عباد اور تفسیر مخلد، فقاری اور کشاف، کعبی اور تفسیر جوینی نے۔ ان سب نے یہ کہا ہے کہ نبی پاک ﷺ کو مسیح عالم خواب میں ہوئی۔ انہوں نے اپنے دعویٰ میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے قول کو اختیار کیا ہے۔

مالی صاحبہ فرماتی ہیں کہ جس نے یہ کہا کہ نبی کریم ﷺ نے اپنے جسم کے ساتھ مسجد حرام سے مسجد قصی کو گئے بعد جسم کے۔ انہوں نے نبی پاک ﷺ کی ذات پر جھوٹ باندھا۔ اللہ کی قسم اس رات حضور ﷺ کا وجد و کہیں گم نہیں ہوا۔ نیز مالی صاحبہ نے یہ آیت تلاوت فرمائی جو اسی سورت نبی اسرائیل میں ہے۔ اس کا ترجمہ یہ ہے۔ نہیں کیا ہم نے خواب وہ جو ہم نے آپ ﷺ کو دکھایا۔ اے عجیب پاک ﷺ مگر فتنہ لوگوں کے لئے۔ اس آیت کو وہ اپنے دعویٰ میں پیش کرتے ہیں۔ اس میں لفظ رُءْیَا ہے اور اس کے معنی خواب کے لئے گئے ہیں۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ سے بھی یہی اصحاب نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے سعید بن یحییٰ سے بھی کہا اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ نے عبد الرحمن بن عوف سے بھی فرمایا۔ مذکورہ بالا آیت سے آئندہ اور اقی میں بحث ہوگی۔ ہمارے اصحاب جنہوں نے نبی پاک ﷺ کے جسمانی مسیح کا اقرار کیا ہے۔ حضرت ابی بن کعب، امام محمد باقر، ابوالعلیاء، مسروق، محمد بن سیرین، اسود بن یزید تابعی، قیس بن مسلم کوفی، عطا بن رباح، امام جعفر صادق، قادہ بن دعامة، عطا خراسانی، ابراہیم نجاشی، علی بن طلحہ، مقتول، ابن عباس، شکلیل بن عباد، شیبہ

بن عباد، عبد اللہ بن شان بن ثور، ابن عبادہ، امام وکیع، ابو الفرج کلبی، خزینۃ القرآن، محمد بن مصطیر قطرہ، علی بن مدینی، یزید بن ہارون، بحار القرآن، جہود القرآن، الافوی، ابن مردوی، ابن منذر، ابی حمزہ، تزیل القرآن، الفرقان، نور القرآن، حقائق الاسلام، اسماں الزرول، الرحمن، المیت، موعظۃ القرآن، الحسین، تبیان القرآن، حسن الحسین، فضائل القرآن، اسماں الزرول، حکمت القرآن، ابرہان، فتح المیں، جواہر الحسین، خلاصۃ الفتاویں، ذکر الحسین، خصائص القرآن، الفوائد المستغایہ، میراں جیو، انوار التزیل، محمد عبد اللہ، ابن میراں جیو، تفسیر بکیر، مدارک، ناخازن، مظہری، رضی اللہ عنہم اور وغیرہ مفسرین نے یہ بات اکثریت سے فرمائی ہے کہ بنی پاک ﷺ کو بعد اپنے جسم اطہر مراجع ہوئی۔ اگر خواب میں ہو تو پھر اعتراض کیونکہ خواب توہر شخص کو آیا ہے اور خواب میں وہ بڑی بڑی ملندی طے کرتا ہے۔ تو جن کفار اور مسکری نے مراجع کا انکار کیا تو یہ بات جسم پر دال تھی۔ تو اس وجہ سے انکار کیا۔

اگر خصو ﷺ مراجع کو عالم خواب قرار دیتے تو کافروں نے انکار نہیں کرنا تھا۔ اب سب کو عقلی دلیل جو جدید تقاضوں پر پہنچی ہے۔ اب ایک بہت بڑا سائنس دان کہتا ہے کہ جب ہمارا سیارہ پہلی مرتبہ چاند پر پہنچا توہاں چاند کے اندر ایک دراز دیکھی جو مسلمانوں کی بات تھی ہے کہ بنی پاک ﷺ سے مجرمہ شق القمر ظہور ہوا ہے۔

2- اب سائنس دان یعنی چاند، سورج، مریخ پر جانے کا تھیہ کر رہے ہیں۔ وہ چاند پر پہنچ چکے ہیں تو سائنس دان کہتا ہے کہ چاند پر پہنچا ہمارے لئے دشوار تھا۔ ہم نے واقعہ مراجع کو اپنا شواہد بنایا۔ اس سے ہم نے تجویی کیا تو ہم چاند پر پہنچ گئے۔ اب یہ کوئی نہ کہتا کہ وہ سیارہ اور اگر یہ خواب میں چاند پر

پہنچ ہیں۔ لیکن خواب والی بات کوئی تجھ نہیں لیکن دنیا کو اس بات نے تجھت میں ڈال کر اپنا لوہا منوا لیا ہے کہ وہ چاند پر بعد جسم پہنچ گئے ہیں۔ صرف وہی نہیں گئے ان کا بنا بیا ہوا مصنوعی سیارہ بھی چاند پر پہنچا ہے۔ تو ان کا چاند پر پہنچنا یہ قصہ مراجع کا عکس ہے اور یہ بنی پاک ﷺ کے جسمانی مراجع کی سائنسی دلیل ہے۔ اب مقریں کے اعتراضات باطل ہو گئے۔

3- اس سے ثابت ہوا ہے کہ بنی پاک ﷺ کا مراجع جسمانی ہوا۔

1- ہم ان سے پوچھتے ہیں کہ یہ لفظ عینہ کا اطلاق روح پر ہے؟ یا روح مع الجسد پر ہے۔ ظاہر ہے جب روح "جسم" میں داخل ہو گا تو اس وقت اس کو بندہ کہا جائے گا۔ یعنی بندہ ہونے کے لئے روح اور جسم لازم و ملزم ہیں۔ اسکے روح کو کبھی کسی نے بندہ نہیں کہا بلکہ روح کو جسم میں داخل ہونے پر بندہ کہا جاتا ہے۔ قرآن میں کہیں ایسا نہیں آیا کہ صرف روح کو بندہ کہا گیا ہو۔ بلکہ روح کو جسم میں موجود ہونے سے بندہ کہا گیا ہے۔

قرآن میں یہ ارشاد ہے: اے موی! کہ تم میرے بندوں کو رات کویر کے لئے لے لکلو۔ چنانچہ یہ موی علیہ السلام کو خواب ہے یا کہ وہ بندے ظاہری شکل میں موی علیہ السلام کے ساتھ تشریف لے گئے۔ اس آیت میں پس عبادہ ہے۔ دیکھو یہ عباد کی جمع ہے جو روح اور جسم پر وارد ہے۔ جن مخالفین نے یہ کہا ہے کہ خواب کے اندر مراجع ہوئی ان کو چاہئے کہ وہ اس قسم کی آیت پیش کریں۔ ان کا دعویٰ سچا تب ہوتا۔ ارشاد یوں ہوتا کہ پاک ہے وہ ذات جو اس روح کو لے گیا رات تو رات لیکن ایسا ہرگز نہیں۔

مخالفین کا ایک اور اعتراض:

بندوں کا اطلاق صرف انسانوں پر نہیں بلکہ فرشتوں پر بھی ہے۔ ارشاد ہے بلکہ وہ بندے جو عزت کئے ہوئے ہیں۔ دیکھئے اس آیت میں بھی عبادہ کا الفاظ ہے۔ جواب:

فرشتے بسیط ہیں یا مرکب؟ تمام عقول کا فیصلہ ہے کہ ملائکہ بسیط ہیں۔ لیکن ان پر یہ لفظ ان کی عبادت کی وجہ سے آیا ہے بلکہ ان کی بیت پر یہ لفظ ہے ان میں روح کا الفاظ نہیں ہے۔ روح اور جسم یا اطلاق مناطق کے نزدیک مکاف پر ہے۔ تو معلوم ہوا کہ ان کا یہ اعتراض میں غلطی سے یا نبھی پر ہے۔ اماں عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا جواب کیا ہوگا۔

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے اپنی تفسیر بحر العلوم میں دو جواب فرمائے ہیں۔ جن کو بعد والے اکثر مفسرین نے ہذا سراہا ہے۔

1۔ جیسے امام موصوف فرماتے ہیں۔ جب معراج شریف کا واقعہ ہوا تو اس وقت ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہ پیدا نہیں ہوئی تھیں۔ اگر مان لیا جائے کہ پیدا ہو بھی گئی ہوں تو ان کا بچپن ہوگا۔

2۔ اگر اس قوت کو صادق مان بھی لیا جائے تو کوئی ہر ج نہیں کیوں کہ جب نبی پاک علیہ السلام معراج پر تشریف لے گئے نہ آپ علیہ السلام کو کسی نے جاتے دیکھا نہ آتے دیکھا۔ جب کسی نے نہیں دیکھا تو مالی صاحب نے کیسے دیکھا؟ مالی صاحب کے قول کو یوں محول کرتے ہیں کہ سرکار کا تشریف لے جانا کسی انسان نے نہ دیکھا یعنی وہ آنکھ جھکنے سے پہلے گئے بھی اور آئے بھی۔

مسند احمد بن حبیل میں ہے کہ آپ علیہ السلام نے امام احمد بن حبیل نے امام محمد باقر کے جواب کو سراہا۔

لیکہ رہی وہ بات جو حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے آیت پیش کی تھی جس میں لفظ رویاء ہے۔ اس رویاء سے کچھ مفسرین نے خواب بیان کیا ہے کہ رویاء خواب کو کہتے ہیں۔

جواب:

رویاء کا لفظ دیکھنے پر ہے۔ چاہے خواب دیکھا جائے یا ظاہری پکھو دیکھا جائے۔ تمام لغت و انوں نے بھی معنی کیا ہے۔

لیکن یہ آیت سیاق و سبق کے اعتبار سے معراج کے واقع میں ظاہر نہیں ہوتی۔ مفسرین کی ایک جماعت نے یہ کہا کہ حضور اقدس علیہ السلام کو 37 معراج ہوئے۔ بہر حال اکثریت مفسرین نے اس آیت کو واقعہ معراج سے مستثنی قرار دیا ہے اور انہوں نے سیاق و سبق کو ملحوظ خاطر کر کھا ہے اور ایک جماعت مفسرین کی یہ کہتی ہے کہ اس میں نبی پاک علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کی نشانیوں کے عجائب دیکھے۔ بہر حال مسند امام شہاب بن زہری میں ہے: فرماتے ہیں کہ میں نے گیارہ صحبہ سے ساواہ فرماتے ہیں کہ ہم نے رسول اللہ علیہ السلام سے اس آیت کی بابت دریافت کیا کہ کیا یہ آیت بھی آپ کے واقعہ معراج کے اندر ہے؟ فرمایا نہیں۔ فرمایا، میں نے اللہ تعالیٰ کے اور عجائب دیکھے جو کہ ایک اور معراج تھے۔ فرمایا اس میں تم میرا خواب نہ سمجھنا۔ اس حدیث سے بھی ان مفسرین کی تائید ہوتی ہے۔ جنہوں نے یہ فرمایا کہ یعنی یہ آیت ظاہر کے دیکھنے پر محول ہے۔ گویا خواب نہیں۔

اب اس امر کی جانب کہ رسول اللہ ﷺ کے معراج کا آغاز کہاں سے شروع ہوا؟ مختلف روایات ہیں۔ مسند امام احمد بن خبل میں ہے کہ حضور ﷺ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کے قول کے مطابق اپنی پھوپھی ام ہانی کے گھر جلوہ فرماتھے۔ ان کا گھر مسجد حرام کے قریب تھا۔ یہاں سے سرکار دو عالم ﷺ تشریف لے گئے۔ حضرت ابوالعلایہ، ابی بن کعب، اسود بن یزید تابعی اور قبیس بن مسلم کو فی، کافی مفسرین نے اسی قول کے قائل ہیں۔ کتب سخن میں بھی کافی اسی قول کو اختیار کیا گیا ہے۔

حضرت امام محمد باقر، امام حضرت صادق رضی اللہ عنہما حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نبھوں سے بیان کرتے ہیں۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس رات سرکار دو عالم ﷺ مسجد حرام میں عبادت فرماتھے کہ وہاں جبریل آیا تکن اس بحث سے پہلے عرض کر دوں کہ ام ہانی والی روایت یوں ہے کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور ﷺ اس رات حضرت ام ہانی کے گھر جلوہ فرماتھے اور حضرت جبریل ایں اس رات کو یعنی اس کرے کی چھت سے داخل ہوا جس پر کھجور کی چھت تھی۔ حضور ﷺ اس رات استراحت جبریل علیہ السلام نے آ کر آپ کے پاؤں مبارک کو بوس دیا۔ حضور ﷺ استراحت سے اٹھنے تو جبریل علیہ السلام نے عرض کیا کہ آپ کو مبارک ہو کے اللہ تعالیٰ نے آپ کو آسمانوں کی سیر پر بلا یا ہے باہر فرشتوں کی ایک جماعت ہے اور ایک براق بھی ہے۔ آپ اٹھنے وضو فرمایا اور دو رکعت نفل پڑھنے اور پھر براق پر سوار ہوئے۔ یہ مشہور روایت ہے۔ اب وہ روایت مذکورہ بالا پیش کی جا رہی ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس رات حضور ﷺ مسجد میں عبادت فرمائے تھے تو جبریل علیہ السلام آئے اور براق کو باہر باندھا اور آ کر آپ کی بارہ گاہ میں ادب سے سلام عرض کیا۔ یا رسول اللہ ﷺ آپ ﷺ کو اللہ تعالیٰ نے آسمان پر

حضرت امام شہاب بن زہری فرماتے ہیں کہ میں نے اسماعیل سے دریافت کیا کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ تو اس سے حضور ﷺ کا خواب مراد یعنی ہے۔ اسماعیل نے جواب دیا کہ میں نے ابن عباس کو فرماتے ہوئے سن کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا اپنا ذاتی خیال ہے۔ انہوں نے رویاء کے معنی خواب ہی تجویز کئے ہیں۔

فرمایا کہ یہ دنوں کو لازم ہے خواب کو بھی اور ظاہر کو بھی۔ نیز فرمایا اگر کوئی شخص یہ کہے کہ میں نے رات کو خواب دیکھا تو اس میں بھی دیکھنے کا لفظ ضرور آئے گا۔ یعنی اس سے صرف دیکھا مراد ہے۔ گویا کہ لفظ رویاء دیکھنے پر مجبول ہے۔ چاہے خواب دیکھا جائے یا ظاہری کچھ دیکھا جائے۔

اگر رویاء کو صرف خواب ہی پر مجبول کیا جائے تو یہ لغت کے خلاف ہوگا۔ لغت کی اصل روح ختم ہو جائے گی۔ کیونکہ قرآن کریم میں یہ لفظ ظاہر کے دیکھنے پر آیا ہے۔ رویاء خود مصدر ہے۔ اس کی ماضی راء ہے۔ اس کے معنی دیکھا۔ رؤتا مصدر ہے۔ اس سے ان مفسرین کا دعویٰ ہرگز پورا نہیں ہوتا۔ جنہوں نے اس سے مراد خواب لیا ہے اور بلکہ یہ ان مفسرین کا دعویٰ دلائل قویہ سے ثابت ہوتا ہے۔ جنہوں نے اس کے معنی ظاہر دیکھنے کے کئے ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ جو نبی پاک ﷺ کے ظاہری معراج جسمانی بیان کرنے کے گروہ کے صدر ہیں۔ انہوں نے فرمایا کہ ہم حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی دلیل کو قطعاً نہیں مانتے کیونکہ یہ فتنہ مکہ کے بعد مسلمان ہوئے ہیں اور انہوں نے واقعہ معراج کو تھوڑا سنا ہے۔

بعض مفسرین نے یہ بھی کہا ہے کہ امام ہانی کا گھر مسجد حرام کے پاس تھا اور اس گھر کو مسجد کے قرب کی وجہ سے شرف بخشنا۔ اس کو مسجد حرام کے ساتھ تعبیر کرتے ہوئے اس سفر کے آغاز کو مسجد حرام سے آغاز کیا۔

بعض مفسرین نے یہ بھی کہا ہے کہ مسجد حرام سے مسجد قصی کا سفر جسمانی تھا اور آسمانی سفر جو ہے یہ خواب میں ہوا۔ لیکن ان کی یہ دلیل کمزود ہے۔ کیونکہ یعنی مسجد حرام سے یعنی مسجد قصی کو جب پہنچنے تو وہاں حضور اکرم ﷺ نے نیند کرنا شروع کر دی ہو گی۔ ان کو یہ جواب دیا جاتا ہے کہ قرآن نے اس کو یہ نہیں فرمایا۔ بلکہ یہاں فرمایا۔ اس میں نوں تنوں نکا ہے۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ رات کا کچھ حصہ ہی وجہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اس سفر کا آغاز مسجد حرام سے خیال کرتے ہیں۔ کیونکہ یہ وقت میں تہجی کا ہے۔ مسند شہاب بن ظاہری میں ہے۔ امام شہاب بن زہری فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت انس سے سنا۔ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت انس سے سنا۔ وہ فرماتے ہیں کہ میرا سفر رات کے کچھ حصے کو ہوا۔ جو دھاگہ سفید ابھی کالے سے ظاہر نہیں ہوا تھا۔ یاد رہے کہ حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ اپنی تفسیر میں حضرت علی کے قول کو صحیح ہیں کہ وہ روایت جو اوپر ذکر ہو چکی ہے کہ امام ہانی کے گھر آرام فرماتھے وہ روایت موضوع ہے۔ امام باقر رضی اللہ عنہ کا یہ قول مستند ہے۔ بخاری شریف میں حدیث ہے۔ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ معراج کی شب کو آپ کو کعبۃ اللہ سے بلا یا گیا۔ آپ وہاں سوئے ہوئے تھے۔ اگلے نے پوچھا ان میں سے۔ اخیر وہاں نے جواب دیا یہ سب سے بہتر ہیں اور درمیان وہاں نے بھی یہی کہا۔ پھر ان کے لے چلو۔ بس اس رات تو اتنا ہی ہوا۔ تینوں پھر دوسری رات آئے۔ آپ سو

بلایا ہے اور فرشتے بھی باہر ہیں اور سفید رنگ کا براق بھی باہر کھڑا ہے اور یہ اتنا تیز ہے کہ تمام جنت کے براق اس پر نا زکرتے ہیں۔ اس جیسا تیز کوئی نہیں۔ حضور ﷺ نے عسل فرمایا اور دور کعٹ نفل پڑھے۔ جریل نے رکاب کو تھاما اور حضور ﷺ جلوہ گر ہوئے۔

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ اپنے دھوئی میں ان دونوں احادیث کو برحق تسلیم کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں پہلی حدیث میں تھوڑے سے لفظ زائد ہیں۔ وہ یہ ہیں کہ حضور ﷺ یعنی پہلے کچھ دیر امام ہانی کے گھر استراحت فرمائی ہو کیونکہ وہ مسجد کے قریب گھر ہے۔ جریل علیہ السلام نے چھت سے داخل ہو کر آپ کو جھگایا ہو۔ اور پھر آپ سید ہے پہلے مسجد میں تشریف لے گئے ہوں یعنی وہاں نفل پڑھے۔ پھر سفر کا آغاز فرمایا۔ اکثر احادیث میں یہ ہے کہ جب تم اپنے گھر سے سفر کے لئے جاؤ تو پہلے مسجد میں دور کعٹ نفل پڑھ کر شروع کرو۔ اگر مسجد دور ہو تو پھر گھر میں پڑھ کر شروع کرو۔ یہ بات قادرہ کے مطابق ہے کہ حضور پاک ﷺ اتنے باہر کت عظیم سفر پر تشریف لے جا رہے تھے۔ یعنی ایسے سفر میں نہ کوئی گیا ہے اور نہ ہی کوئی جا سکتا ہے۔ تو پہلے آپ نے مسجد حرام میں نفل ادا فرمائے۔ مسجد حرام امام ہانی کے گھر کے قریب تھی۔ امام موصوف فرماتے ہیں کہ جریل کے جگانے کے بعد آپ نے پہلے امام ہانی کے گھر ہی عسل فرمایا اور پھر مسجد میں ہی نفل ادا فرمائے۔ پھر براق پر سواری فرمائی فقیر نے امام موصوف کے فیصلے کو بہت پسند کیا ہے۔ کافی مفسرین نے اسے سراہا ہے۔

قرآن کی اس آیت سے بھی اشارہ ملتا ہے کہ من المسجد الحرام یہ میں ابتدائی ہے تو ظاہر ہے کہ سفر کا آغاز مسجد حرام سے ہوا۔ اگر امام ہانی کے گھر سے مان لیا جائے تو بھی یہ مکان مسجد حرام کے بالکل قریب تھا۔

پھر آپ ﷺ کو دوسرے آسمان پر چڑھایا گیا وہاں بھی آسمان اول کی طرح فرشتوں نے اس طرح کہا پھر تیسرے آسمان پر پھر بھی اسی طرح کہا۔ پھر چوتھے آسمان پر یعنی انہوں نے بھی آسمان تیسرے اور دوسرے کی طرح۔ پھر چھٹے پانچویں آسمان پر چڑھے۔ پانچویں آسمان والوں نے بھی چوتھے کی طرح۔ پھر چھٹے آسمان پر چڑھے۔ انہوں نے پانچویں والوں کی طرح۔ پھر ساتویں آسمان پر چڑھے انہوں نے بھی چھٹے آسمان والوں کی طرح۔ آپ ﷺ فرمایا کہ مجھے ہر آسمان پر نبیوں علیہ السلام کی ملاقات ہوئی۔ جن کے نام حضور اکرم ﷺ نے مجھے بتائے جن میں سے مجھے یہ یاد ہیں کہ دوسرے آسمان میں حضرت اور میں علیہ السلام اور چوتھے آسمان میں حضرت ہارون علیہ السلام۔ پانچویں والے کا نام مجھے یاد نہیں۔ چھٹے میں حضرت ابراہیم علیہ السلام اور ساتویں میں حضرت موسیٰ کلیم اللہ۔ جب آپ یہاں سے اوپنیچے چلے تو موسیٰ علیہ السلام نے کہا کہ میرا خیال تھا کہ مجھ سے کوئی بلند نہیں اب آپ ﷺ اس بلندی پر پہنچ کر اس بلندی کو اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

آپ سدرۃ امانتا تک پہنچے۔ اللہ تعالیٰ آپ ﷺ کے اتنے قریب ہوا کہ جیسے دو کمان آپس میں قریب ہیں۔ اس سے بھی کم فاصلہ تک۔ پھر آپ کی طرف وہی ہوئی اے حبیب ﷺ آپ کی امت کے لئے دن رات میں پچاس نمازیں فرض کی گئیں۔ حضور اقدس ﷺ جب واپس تشریف لائے تو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے روکا۔ عرض کیا کیا حکم ملا ہے؟ فرمایا کہ پچاس نمازیں فرض ہوئی ہیں۔ عرض کی کہ یہ آپ ﷺ کی امت کی طاقت سے باہر ہیں۔ گویا آپ ﷺ نے حضرت جبریل علیہ السلام کی طف دیکھا۔ اس طرح کمان سے مشورہ کر رہے ہیں عرض کیا کہ کیا حرج ہے تشریف لے جائیے۔ آپ اپنی جگہ پر تشریف لے گئے۔

رہے تھے۔ آپ کا سونا اس طرح کا تھا کہ دل جاگ رہا تھا اور آنکھیں نیند کر رہی تھیں۔ تمام انبیاء، علیہ السلام کی نیند ایسی ہے۔

تیسرا رات انہوں نے آپ ﷺ سے کوئی بات نہیں۔ آپ کو اٹھا کر آب زم زم کے پاس ناڈیا اور آپ کا سیند جبریل علیہ السلام نے گردن تک چاک کیا اور ان میں بوجیزیں تھیں وہ نکال لیں اور ان کو آب زم زم کے پانی سے خوب دھویا۔ پھر ایک سونے کا طشت لایا گیا۔ ان میں سونے کا ایک پیالہ تھا۔ جو حکمت ایمان سے بھرا ہوا تھا۔ اس سے آپ ﷺ کے سینے کی اور گردن کی رگوں کو پر کر دیا۔ پھر سینے کو سی دیا گیا۔ پھر آپ کو آسمانی دنیا پر لے کر چڑھے وہاں کے دروازوں میں سے ایک دروازہ کھکھلایا۔ فرشتوں نے پوچھا کہ تو کون ہے؟ میں جبریل ہوں تیرے ساتھ کون ہے۔ فرمایا حضرت محمد ﷺ۔ انہوں نے کہا کہ بلوائے گئے ہیں؟ فرمایا ہاں! انہوں نے کہا کہ مر جاتا ہمارا آنا خوش آمدید اور آسمانی فرشتے یہ کچھ نہیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ کو تخلوق زمین پر بھی ہے جب تک ان کو معلوم نہ کرادیا جائے۔ پھر آپ کو فرشتے آسمان پر لے گئے۔ آپ نے وہاں حضرت آدم علیہ السلام کو پایا اور سلام کیا جبریل علیہ السلام نے عرض کیا یہ تمہارے باپ حضرت آدم علیہ السلام ہیں۔ ان سے ملاقات تکھے۔ حضرت آدم علیہ السلام نے آپ کو خوش آمدید کہا اور کہا میرے اپنے ہے۔ وہاں دو نہریں جاری تھیں۔ آپ ﷺ نے جبریل علیہ السلام سے پوچھا کہ یہ کون سی نہریں ہیں؟ عرض کیا کہ یہ فرات اور نیل کی ہیں پھر آپ ﷺ کو آسمان میں لے چلے وہاں آپ ﷺ نے ایک اور نہر دیکھی جس میں الوہ اور موتیوں کے بالا گانے تھے۔ جس کی مٹی خالص مشک تھی۔ پوچھا یہ کون سی نہر ہے؟ جو با عرض کیا یہ نہر کوثر جو اللہ تعالیٰ نے آپ کے لئے تیار کر کھی ہے۔

یہی روایت شریک بن عبد اللہ ابو فر نے بھی بیان کی ہے۔ لیکن اس حدیث کے آخری الفاظ میں شریک نے اس سے اضطراب کیا ہے کہ حافظہ کی کمزوری ہوئی۔ حافظہ کی کمزوری کے سبب ان محدثین نے اس واقعہ کو خواب بیان کیا ہے۔

یہی روایت امام شہاب بن زہری رضی اللہ عنہ نے اپنی مند میں نقل کی ہے۔ جو انس بن مالک رضی اللہ عنہم سے خود ملاقات کی ہے۔ لکھتے ہیں کہ حضرت انس نے فرمایا آخر میں کہ جب موسیٰ علیہ السلام نے کہا کہ آپ بسم اللہ کبھی تشریف لے جائیے تو فرمایا کہ میں اپنی اصل حالت میں جہاں سے چلا تھا تھی بیت اللہ میں۔ وہیں پہنچا۔ یہی روایت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے بھی حضرت علی کے مجموعہ سے اور منتد حضرت عثمان عٹی سے بیان کرتے ہیں۔ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جو مجھے عثمان رضی اللہ عنہ کی مند اسے روایت ملی ہے اس میں کچھ تضاد ہے یعنی جو سید گردن تک چاک ہوا۔ اس میں سے جو کچھ نکالا گیا پھر اس کو دھویا گیا۔ فرمایا یہ الفاظ اس مند میں نہیں سیدنے چاک ہونے پر کجی توضیحات ہیں:

1- کہ نبی کریم ﷺ بتھا تھا ضاء بشری میں جو امر بشر کو مقتضی ہیں وہ حضور ﷺ کے لئے لازم تھے اور آپ ﷺ کا سید تین مرتبہ چاک کیا گیا۔ پہلی مرتبہ جب آپ دائی حیمد کے پاس تھے۔ آپ بکریاں چرایا کرتے تھے۔ تو جریل علیہ السلام فرشتوں کے ساتھ آئے۔ حضور ﷺ کو نکایا، سینے کو گردن تک چاک کیا اور اس میں سے دل اور باتی چیزوں کو نکالا گیا۔ پھر اس کو دھویا گیا۔ پھر سونے کے پیالے سے سی دیا گیا پھر دوسری مرتبہ سیدنے چاک کیا گیا۔ معراج شریف کی رات، جب پہلی مرتبہ کھولا گیا تو آپ ﷺ فرماتے ہیں کہ جب جریل علیہ السلام نے میرے دل کو نکالا تو میں دیکھتا ہا۔

اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں دعا کی کہ اے اللہ! یہ میری امت کی طاقت سے باہر ہے۔ تخفیف فرمائیے۔ حکم ہوادس معاف کر دی ہیں۔ واپس آئے تو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے پھر دکا۔ کہا کہ پھر تشریف لے جائے۔ آپ ﷺ پھر تشریف لے گئے۔ اسی طرح جاتے آتے رہے۔ جب پانچ بھیں تو موسیٰ علیہ السلام نے کہا کہ یہ آپ ﷺ کی امت کی طاقت سے باہر ہیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ اب مجھے اپنے رب سے حیا آ رہا ہے کہ میں کافی دفعہ گیا آیا ہوں۔ موسیٰ علیہ السلام نے کہا پھر جائے۔ آپ ﷺ تشریف لے گئے۔ پھر عرض کی۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا میرے محبوب ﷺ میرا قول نہیں بدلتا کیونکہ "ام الکتاب" میں میں نے پانچ لاکھی تھیں اور پچاس ثواب کے لئے مقرر کی تھیں۔ جب آپ ﷺ واپس آئے تو موسیٰ علیہ السلام نے پھر پوچھا۔ کہا یہ پچاس ثواب کے لئے مقرر تھیں اصل پانچ تھیں۔ دس نیکیوں کا وحدہ کیا گیا ہے۔ فرمایا اصل پڑھنے کے اعتبار سے پانچ تھیں اور ثواب کے اعتبار سے پچاس تھیں۔ یہ سوال منظور ہو چکا ہے اور یہ پختہ وحدہ ہو گیا ہے۔

موسیٰ علیہ السلام نے عرض کیا کہ میں اپنی امت کا تجربہ کر چکا ہوں۔ انہوں نے اس سے بلکہ احکام کو بھی ترک کر دیا تھا۔ آپ پھر جائے اور اپنے پروردگار سے کی طلب کیجئے۔ آپ نے فرمایا کہ مجھے شرمی ہوتی ہے کہ میں گیا اور آیا۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کہا۔ بسم اللہ کبھی تشریف لے جائے۔ آپ جاگے تو مسجد حرام میں تھے۔

یہی حدیث امام بخاری نے صحیح بخاری میں باب صفت النبی اور باب التوحید میں نقل کی ہے۔

10- آب زم زم کے پانی کو شرف بخشنا مقصود تھا۔ کیونکہ حضرت اسماعیل علیہ السلام کے قدموں سے آب زم زم چاری ہوا ہے اور آپ کے دل مبارک سے مس ہو کر مومنوں کے لئے شفابن جائے۔ اس پانی کو واپس آب زم زم لوٹا دیا گیا۔

11- اس سے علماء فلاسفہ نے حضور ﷺ کی حیات النبی ہونا ثابت کیا ہے کہ آپ ﷺ کا جسم اور وجہ دونوں لطیف ہیں شق صدر کے قائل بھاری جماعت مفسرین اور محدثین کی ہے۔

ایک بھاری جماعت مفسرین اور محدثین کی اس کے برعکس ہے۔ ان کے دلائل بیان کرنے سے قبل ایک ضروری مقدمہ۔

#### مقدمہ یہ ہے:

علماء فلاسفہ اور وہ جماعت بھاری جماعت مفسرین اور محدثین کی شق صدر کے قائل ہیں۔ اگر بھاری والی اسی روایت کو لیا جائے تو پھر اس کے آخر والا جملہ اس امر کی تائید کرتا ہیں کہ رسول اللہ ﷺ تو خواب میں آسمانوں پر گئے۔ جب تھے ہی نیند میں تو شق صدر بھی نیند کی حالت میں ہوا ہو گا۔ تو حالت نیند میں جو شک صدر ہو تو وہ تو پھر عالم رویا ہے۔ تو یہ تو خواب کی بات ہوئی۔ ظاہرا تو شق صدر نہ ہوا۔ تو پھر یہ روایت ظاہری معراج پر ممکن صحت کو نہ پہنچی۔ تو شق صدر بھی صحت کو نہ پہنچا۔

#### ایک اور مسئلہ:

علماء فلاسفہ کہتے ہیں کہ جب نبی پاک ﷺ کا پہلی مرتبہ سینہ چاک کیا گیا، دل کو نکال کر دھویا گیا تو آپ ﷺ کا جسم مبارک زیادہ لطیف ہوا۔

اس طرح تیسرا مرتبہ بھی سینہ چاک کیا گیا یعنی شک صدر ہوا۔ مسئلہ شق صدر میں علماء فلاسفہ کے ایک گروہ نے یہ توضیح ثابت کی ہے:

1- کہ جب کسی کا سینہ چاک کیا جائے گردن تک پھر دل اور لودھ اکو باہر نکلا جاتے تو ممکن نہیں کہ وہ انسان زندہ رہے۔

2- پا دل نکالنے کے وقت اس کو بوش رہے۔

3- یہ نبی پاک ﷺ کا کمال تھا کہ آپ ﷺ کے دل کو نکالا گیا اور آپ باقاعدہ اس کو دیکھتے رہے۔

4- یہ نبی پاک ﷺ کے حیات النبی ہونے کی دلیل ہے۔

5- انسان کی حیاتی کا تقاضہ دل کے ساتھ ہے اور وہ تقاضہ زندگی کا دل کا محتاج ہے۔

6- نبی کریم ﷺ کی ذات اتنی لطیف ذات ہے کہ نہ آپ دل کے محتاج ہیں نہ روح کے توہنہ احضور پاک ﷺ کا جسم لطیف ہے۔

7- یہ مقاصدے بشری تھا۔

8- آپ کے دل کو دھویا کیوں گیا؟ جب آپ ﷺ پاک تھے تو پاک کے دل کو دھونے کی کیا ضرورت یا یہ کہ اس وقت سے پاک ہوئے جب آپ ﷺ کا دل مبارک دھویا گیا۔

9- علماء فلاسفہ نے یہ جواب دیا کہ نبی کریم ﷺ کا دل ناپاک نہ تھا۔ صرف وہ انسانی جو آلاتی ہوتی تھیں ان کو دور کرنے کی خاطر جو کہ مقاصدے بشری ہیں۔

جن علماء نے اس آیت سے شق صدر بیان کیا ہے۔ حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ اس کے دلائل یہ بیان کرتے ہیں کہ شرح جمع شکل کا صیغہ ہے۔ **نشرخ** پیش رکھ اس کے معنی ہیں کھولنا۔

اگر چیز نا مراد ہوتا ہے تو لفاظ حق استعمال ہوتا۔ لیکن کھولنے اور پھاڑنے میں بڑا فرق ہے۔ نیز فرماتے ہیں کہ حضور ﷺ اول سے مزکی ہیں اور جو مزکی ہوا اس میں آلاش نہیں ہوتی۔

۱۔ لفظ **نشرخ** کی تفسیر فرماتے ہیں دوسرے الفاظ قرآنی میں دیکھئے اللہ رب العالمین فرماتا ہے۔ اللہ جو چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے۔ اس کو اور کھول دیتا ہے اس کا سینہ اسلام کے لئے۔

دیکھئے اس آیت میں لفظ **نشرخ** ہے۔ دیکھا جائے اگر چیز ﷺ کا شق صدر ہوتا تو اس کا عموم ہوتا۔ یعنی ہر شخص اسلام پر آنے والے کا شق صدر ہوتا۔ لیکن اس عموم کا واحد تھخص نہیں ہوتا۔

۲۔ اللہ تعالیٰ موسیٰ علیہ السلام کی دعا کو نقل کرتا ہے۔ عرض کیا اے میرے پروردگار میرے سینے کو کھول دے۔ اگر شق صدر ہوتا تو تمام انبیاء کا ہوتا۔ ان کا مطلب یہ ہے کہ بقیہ تمام انبیاء علیہم السلام کے دل شروع سے پاک تھے اور حضرت محمد ﷺ کے دل میں کیا آلاش تھی؟ اگر ایسا ہوتا تو حضرت موسیٰ علیہ السلام کا شق صدر ہوتا۔

### ارشاد باری تعالیٰ:

کیا پس جس کا کھول دے اللہ تعالیٰ سینہ اس کا اسلام کے لئے پس وہی اپنے رب کے نور پر ہوتا ہے۔

دوسری مرتبہ شق صدر ہونے سے آپ ﷺ انبیاء سے زیادہ ممتاز ہوئے۔

تیسرا کی مرتبہ دھونے سے اللہ کا سب سے زیادہ قرب حاصل ہوا۔

ایک اور سوال:

جس طرح آپ ﷺ کا سینہ مبارک معراج کی رات کو خواب کے اندر شق صدر ہوا، ہو سکتا ہے کہ باقی دو مرتبہ بھی ایسا ہوا ہو۔

ایک اور جماعت کی دلیل:

کہ شق صدر ظاہری طور پر ہونا یعنی بغیر خواب کے یہ ثابت ہونا بہت مشکل ہے۔ یہ تینوں دو احتجات خواب میں ہوئے ہیں اور مختزل بھی اسی کے قائل ہیں۔ کیونکہ ادھر مند عثمان رضی اللہ عنہ کے اندر بخواہ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ اس روایت میں شق صدر والی بات نہیں ہے۔ حضرت مقاتل بن سلیمان وابونصر کلبی اور دیگر مفسرین اس کا یہ جواب دیتے ہیں کہ ہو سکتا ہے کہ یہ واقعہ معراج کی رات سے پہلے کا ہو۔

بہر حال اس کے پہلے ہونے سے یہ امر ممکن ہے۔ ادھر حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ اپنی تفسیر میں اس آیت کی تفسیر میں اس آیت کی تفسیر فولہ تعالیٰ سورہ الہم نشرح:

ترجمہ:

اے جبیب پاک ﷺ کیا ہم نے نہیں کھولا آپ ﷺ کا سینہ۔ ہاں ہاں ضرور کھولا ہے۔ وہ بوجھ آپ سے اٹھا لیا جو آپ کی پیٹ کو توڑ رہا تھا۔

مزید سورۃ الْمُنْتَرَخ کی تفسیر اپنی تفسیر میں خوب کروں گا۔  
 بخاری اکثریت جماعت مفسرین اور محدثین اسی امر کے قائل ہیں:  
 من المسجد الحرام الى المسجد الافصی الذي برئنا حوله  
 الی المسجد اس کے معنی میں مفسرین کے دو گروہ ہیں۔ ایک گروہ نے  
 یہ معنی کیا کہ مسجد حرام سے مسجد اقصیٰ تک اور ایک گروہ نے یہ معنی کیا کہ مسجد اقصیٰ تک۔  
 بخاری مفسرین جماعت نے مسجد اقصیٰ کی طرف لکھا ہے۔ اگر معنی تک کا کیا جائے تو  
 پھر یہ مقصد ہو گا کہ آپ ﷺ کا سفر صرف مسجد حرام تک ہے۔ جنہوں نے یہ معنی کیا  
 ہے کہ مسجد اقصیٰ کی طرف انہوں نے اس کی اضافت مسجد کی طرف کی ہے۔ یعنی مسجد  
 اقصیٰ اس سفر کے راستے میں ہے۔ سفر کی منزل آگئے ہے۔ مسجد کے ارد گرد برکتیں  
 کیوں فرمائیں؟ مسجد خود برکت ہے۔ تو اس کے میراث میں بھی برکات ہیں۔ وہ  
 برکات کیا ہیں؟ مسجد کے ارد گرد انہیاء علیہم السلام کی قور ہیں۔  
 لِتُرِيَة مِنْ أَتِيَّنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ  
 لِتُرِيَة بُجُونَ شَكْلِمِ مَضَارِعَ كَا صِيغَہ ہے۔ اور یہ "لام" تاکید کے لئے ہے۔  
 "ہو" کی ضمیر کا مرجع حضور ﷺ کی طرف ہے۔ یہ لام تاکید اس لئے ہے کہ جو بیجا بیات  
 ہیں وہ ذات باری تعالیٰ کی وہ سب کی سب بی پاک ﷺ کو دکھانا مقصود ہے۔  
 اور آگے منْ أَتِيَّنَا اس کو بعض نے منْ تبعیض کہا ہے اور بعض نے  
 اس کو منْ استغفاریہ کہا ہے۔  
 عبد القاهر جرجانی کہتے ہیں کہ جنہیں میں اگر اولاد م تاکید کا ہو تو جنہیں کے آخر  
 میں منْ استغفاریہ آئے گا۔ لیکن میں زائد کو پاناسب کچھ دکھاؤں گا کہ وہ میر ادوات

دیکھئے اس میں عموم مطلق ہے کہ عام آدمی جو اسلام میں داخل ہو وہ بغیر شق  
 صدرے رب کے نور پر ہو جائے۔  
 تو حضرت محمد ﷺ صدر کے بغیر آپ کا دل پاک صاف نہیں ہے۔ اس کو  
 دھونے کی ضرورت ہے۔ یہ عموم کے خلاف ہے اور وہ آیت الْمُنْتَرَخ اسی معنی  
 ہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کے سینے کو علم کے لئے کھولا اور یہ جو ارشاد ہے  
 وو حضننا یہ ماضی رَبِّنَیْ بَذَلُو سے ہے۔ اس کے معنی غم اور فکر کے ہیں۔ اس کی دو  
 تفسیریں ہیں:  
 ۱۔ کہ آپ ﷺ کو امت کا غم تھا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا محبوب ہم نے  
 آپ ﷺ کے سینے کو علم کے لئے کھول دیا اور آپ امت کا غم کرتے تھے۔ اس غم کو اور  
 بوجھ کو دور کر دیا گیا اور دوسرا تفسیر کہ کفار نے جب آپ ﷺ کو پھر مارے تو  
 آپ ﷺ کو اس کی تکلیف ہو رہی تھی تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ آپ ﷺ کا سید قرب  
 کے لئے کھول دیا اور اس تکلیف کو جو آپ کی پیشہ پر وزن تھا۔ نیز کیا آپ ﷺ کو  
 کفار غم پہنچاتے۔ تو فرمایا ہم نے آپ کے سینے کو علم اور اپنے قرب کے لئے کھول دیا  
 اور کفار جو آپ ﷺ کو تکلیف دیتے تھے وہ وزن آپ ﷺ کی پیشہ مبارک سے  
 اٹھایا۔ آپ کو اتنا قرب حاصل ہو گیا کہ آپ ﷺ کی نبوت، بہوت آقاب، عالم  
 میں چمکا، جس کی چمک سے دوسروں کے دل بھی کھل کر اسلام میں چمک گئے۔  
 اعلیٰ حضرت فرماتے ہیں:

چمک تھے سے پاتے ہیں سب پانے والے  
 میرا دل چمکا دے چمکانے والے

اس سے بھی کم۔ یہی روایت مسند امام زہری میں ہے۔ لیکن امام نبیقی حضرت شریک نامی راوی کی زیادتی بیان کی ہے۔ وہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ، ابو ہریرہ و رضی اللہ عنہ، ابن مسعود، کی روایت کو ترجیح دیتے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں اس رات حضرت جبریل علی السلام کو دیکھا لیکن امام نبیقی نے مسند امام شہاب بن زہری کا مطالعہ نہیں کی۔ اس کی بحث ہم آئندہ اور اپنی میں کریں گے۔

امام نبیقی نے لکھا ہے کہ حضرت ابوذر غفاری نے عرض کیا۔ یا رسول اللہ ﷺ نے اپنے اللہ تعالیٰ کو دیکھا، فرمایا وہ ایک نور ہے۔ میں اسے کیسے دیکھتا۔

حضرت ابوالعلایہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت نافع سے دریافت کیا۔ حضرت ابوذر غفاری کے بارے میں کہ انہوں نے یہ حدیث فرمائی ہے۔ جواب دیا کہ میں نے حضرت انس بن مالک سے پوچھا۔ حضرت ابوذر غفاری فرماتے تھے کہ ایک دفعہ جم غیر صحابہ میں حضور ﷺ و اقد معران فرماتے تھے تو میں نے پوچھا کہ آپ ﷺ نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا ہے؟ میں دور بیٹھا تھا مجھ نو رنگ کا معلوم ہوا۔ پھر میں نے دوبارہ قریب آ کر کہ پوچھا اس میں امام نبیقی کے راوی کی زیادتی ہے اور دوسری روایت میں ہے۔

فرمایا میں نے نور دیکھا۔ سورہ نجم میں اس پر بحث کی جائے گی۔

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ اپنی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ میں نے حضرت علی کے مجموعہ میں پڑھا اور صحابہ سے بھی یہی روایت سنی۔

حضور اقدس ﷺ نے فرمایا کہ میرے پاس براق لایا گیا جو گدھ سے اونچا اور پھر سے نیچا تھا۔ جو ایک ایک قدم اتنی اتنی دور رکھتا تھا۔ جتنی دوسری کی نگاہ

ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ اس میں من استغفاریہ بھی کہا جاسکتا ہے۔ یعنی جنت میں جو کچھ تھا وہ سب کچھ آپ ﷺ کو دکھایا گیا۔ حقی کا اپنی ذات کو بھی دکھایا گیا۔ آگے ہے إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ اس ہوں کی ضمیر کا مرجع کون ہے؟ اس میں علا، نے حضور ﷺ کو بھی مراد لیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کو بھی۔ اور جنہوں نے اللہ تعالیٰ کو مراد لیا ہے انہوں نے ہوں کی ضمیر کا عطف لفظ سُبْحَانَ پر کیا ہے اور جنہوں نے حضور ﷺ کو مراد لیا ہے انہوں ہوں کی ضمیر کا عطف بِعَبْدِهِ پر کیا ہے۔ ہمیشہ قریب والا مرجع زیادہ قوی ہوتا ہے۔

سُبْحَنَ کی پہبند لفظ عبیدہ زیادہ قریب ہے تو اس ذات عیون حق حق میں فنا ہوئی تو وہ ذات اس ذات کے لئے سمیع و بصیر تھی۔ یعنی اللہ تعالیٰ اپنے محبوب ﷺ کے لئے سمیع و بصیر تھا اور محبوب ﷺ اپنے مالک کے لئے سمیع و بصیر تھا۔

## معراج کے لئے احادیث

حضرت شریک کی روایت جو بخاری میں ہے۔ اللہ تعالیٰ اتر اور قریب ہوا۔ یعنی دو کمان کے قریب۔ بلکہ اس سے بھی کم۔ یہی روایت حضرت علی رضی اللہ عنہ کی مسند میں ہے۔

امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ آیا رہ ہزار کے مجمع میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے میں اتنا قریب ہوا کہ بقدر دو کمان بلکہ

پنچھے۔ میں اس پر سوار ہوا۔ وہ مجھے لے چلا۔ میں بیت المقدس پہنچا اس کو ایک کنڈے سے باندھ دیا۔ جیسے انہیاء باندھتے تھے۔ میں نے وباں دور کا عتیق نفل پڑھے۔ جب میں باہر آیا تو جریل نے ایک پیالا دو دھکا ایک پیالہ شراب کا پیش کیا۔ میں نے دو دھکا پیالا پی لیا۔ عرض کیا آپ فطرت کو پنچھے۔ پھر اسی طرح مجھے آسمان پر چڑھایا گیا اور واہی حدیث کی طرح آسمان اقل پر حضرت آدم علیہ السلام سے ملاقات ہوئی۔ انہوں نے مر جبا کہا اور دعاۓ خیر کی اور دوسرے آسمان پر حضرت یحییٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے ملاقات ہوئی جو آپس میں خالہ زاد بھائی تھے۔ تیرے آسمان پر حضرت یوسف علیہ السلام سے ملاقات ہوئی جو حسن میں خوب تھے۔ چوتھے آسمان پر حضرت اوریس علیہ السلام سے ملاقات ہوئی جن کے بارے ورد ففنا میگان اعلیٰ فرمایا۔ اس کوہم نے بلند مکان پر اٹھایا۔ پانچویں آسمان پر حضرت بارون علیہ السلام سے ملاقات ہوئی۔ پچھے آسمان پر حضرت موسیٰ علیہ السلام سے ملاقات ہوئی۔ ساتویں آسمان پر حضرت ابراہیم علیہ السلام سے جو بیت المعمور پر تکمیل لگائے ہیئے تھے۔ وہاں ستر ہزار فرشتہ نازل ہوتا ہے۔ جو ایک دن آیا اس کو دوبارہ باری نہیں آئے گی۔ اس کے بعد سدرۃ المعنیا تک پنچھے۔ جس کے پتے باقی کے کان جیسے تھے۔ یہ رائجی ہے جو اللہ تعالیٰ نے اٹھان پر رکھا ہے۔

پھر وحی ہوئی۔ پہچاس نمازیں فرض ہوئیں۔ موسیٰ علیہ السلام کا روکنا۔ آپ علیہ السلام کا آنا جانا۔ پانچ پانچ نمازوں کا حکم ہونا۔ دس گناہ تکمیل کا ثواب۔ نیکی کا ارادہ کرنا۔ ارادے سے گناہ نہیں لکھا جائے گا۔ جب تک وہ گناہ نہ کرے۔ یہ روایت مسند امام احمد بن حنبل میں بھی ہے۔

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث مراجع کے حق میں ہے۔ جس میں اسی رات آپ بیت اللہ سے مسجد القصی کو گئے۔ یہ حدیث مراجع کے حق میں یقینی ہے۔

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ برائے کے لئے تمام بھی قبی اور اس پر زین بھی تھی۔ آپ علیہ السلام فرماتے ہیں کہ میں اس پر سوار ہوا۔

حضور اقدس علیہ السلام نے فرمایا کہ جب میں سوار ہوا تو برائے کچھ خوف بھی آیا تو جریل نے کہا کہ واللہ اس سے پہلے آپ علیہ السلام جیسا کوئی سوار نہیں ہوا تو وہ پیش پسینہ ہو گیا۔

جب مجھے رب العالمین کی طرف چڑھایا گیا۔ میرا گز رائے لوگوں سے ہوا جن کے ناخن تابنے جیسے تھے۔ ان سے دو اپنے ہونت اور سینے چیر رہے تھے۔ میں نے پوچھا یہ کون ہیں جواب ملا کہ یہ مال ناخن کھاتے تھے اور لوگوں کی عزت کے درپر رہتے تھے۔ مسمن ابو داؤد میں ہے۔ آپ علیہ السلام فرماتے ہیں کہ جب میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی قبر سے گزر اتوہا اپنی قبر میں نماز پڑھ رہے تھے۔

ایک روایت میں ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے آپ علیہ السلام سے مسجد القصی کے بارے میں پوچھا۔ آپ علیہ السلام نے بتانا شروع کیا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ تھی ہے کہ آپ علیہ السلام کے رسول ہیں۔

میں سویا ہوا تھا حضرت جریل علیہ السلام آئے میرے دونوں شانوں پر ہاتھ رکھا۔ میں کھڑا ہوا اور ایک درخت پر بیٹھ گیا۔ ایک درخت پر حضرت جریل علیہ

السلام میخے گئے وہ پھولنا شروع ہوا۔ وہ اس قدر پھول کے میں اگر چاہتا تو آسمان کو چھو لیتا میں تو اپنی چادر تھیک کر رہا تھا اور جبریل علیہ السلام تواضع کر رہے تھے۔ میں نے جانا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی معرفت کے علوم ہیں۔ جبریل علیہ السلام مجھ سے افضل ہیں پھر میرے لئے آسمان کا دروازہ کھولا گیا۔ میں نے وہاں ایک نور دیکھا جو یاقوت کی طرح تھا۔ وہ حجاب میں تھا۔ پھر میرے لئے وہی ہوئی۔ مند بازار میں ہے بحوالہ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ و امام شہاب بن زہری کی مند میں ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جب میں براق پر سوار ہوا اور براق کو ایک جگہ روکا گیا۔ عرض کیا گیا۔ یہ کیا آپ ﷺ جانتے ہیں کہ یہ کون ہی جگہ ہے پھر عرض کیا کہ یہ طیبہ ہے، مدینہ ہے۔ یہ بہرہت کی جگہ ہے مجھ سے وہاں دو رکعت نفل پڑھوائے۔ پھر ایک اور جگہ روکا گیا۔ جبریل علیہ السلام نے عرض کیا، کیا آپ ﷺ جانتے ہیں یہ کون ہی جگہ ہے؟ جبریل علیہ السلام نے عرض کیا کہ یہ طور بینا ہے۔ پھر ایک اور جگہ روکا کہا کہ آپ جانتے ہیں کہ یہ کون ہی جگہ ہے؟ پھر عرض کیا کہ یہ بیت الحرم ہے۔ جہاں حضرت عیسیٰ علیہ السلام پیدا ہوئے تھے۔ پھر بیت المقدس میں پہنچا۔ وہاں تمام انبیاء بعد جسم بیت المقدس میں جمع ہوئے۔

بعض مندوں میں صرف انبیاء کا ذکر ہے۔ لیکن ان دونوں کتابوں کے اندر انبیاء بعد جسم جمع ہوئے۔ جبریل علیہ السلام نے عرض کیا کہ آپ ان کی امامت فرمائیے۔ میں نے ان کی امامت کرائی۔ جبریل علیہ السلام نے عرض کیا۔ اللہ تعالیٰ نے وہ وعدہ پورا کیا ہے جو روز یثاق انبیاء سے وعدہ لیا تھا۔

علیہ السلام تک تمام انبیاء علیہم السلام محمد اقصیٰ میں جمع ہوئے میں نے امامت کرائی اور تمام انبیاء نے اقتدار کی۔ اس کے بعد جبریل علیہ السلام نے عرض کیا کہ دنیا کی عمر اتنی ہے جتنی اس بڑھیا کی تھی اور آپ نے اس کو جواب دینا چاہا لیکن اچھا ہوا کہ آپ ﷺ نے جواب نہ دیا کہ وہ اٹھیں تھا۔ جن کو آپ ﷺ نے جواب دیا اور جن کی آپ ﷺ نے آوازیں سن تھیں وہ ابراہیم علیہ السلام مولیٰ اور عیسیٰ علیہم السلام تھے۔ یہ حدیث ابن جریر میں ہے۔ حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ و امام شہاب بن زہری کی مند میں ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جب میں براق پر سوار ہوا اور براق کو ایک جگہ روکا گیا۔ عرض کیا گیا۔ یہ کیا آپ ﷺ جانتے ہیں کہ یہ کون ہی جگہ ہے پھر عرض کیا کہ یہ طیبہ ہے، مدینہ ہے۔ یہ بہرہت کی جگہ ہے مجھ سے وہاں دو رکعت نفل پڑھوائے۔ پھر ایک اور جگہ روکا گیا۔ جبریل علیہ السلام نے عرض کیا، کیا آپ ﷺ جانتے ہیں یہ کون ہی جگہ ہے؟ جبریل علیہ السلام نے عرض کیا کہ یہ طور بینا ہے۔ پھر ایک اور جگہ روکا کہا کہ آپ جانتے ہیں کہ یہ کون ہی جگہ ہے؟ پھر عرض کیا کہ یہ بیت الحرم ہے۔ جہاں حضرت عیسیٰ علیہ السلام پیدا ہوئے تھے۔ پھر بیت المقدس میں پہنچا۔ وہاں تمام انبیاء بعد جسم بیت المقدس میں جمع ہوئے۔

دیکھنے یہ واقعات حضور پر نور ﷺ نے صحابہ رضی اللہ عنہ میں فرمائے۔ معراج کے واقعہ کے دو حصے فرمائے۔ ایک حصہ جو بیت الحرام سے مسجد اقصیٰ تک تھا۔ یہ کفار اور صحابہ رضی اللہ عنہ کے درمیان بیان فرمایا۔ اگر یہ حصہ آسمان والا کفار کے سامنے بیان کرتے تو انکا کر کر دیتے۔ ان کا انکار چیختا تھا کیونکہ انہوں نے آسمان کو دیکھا ہی نہیں۔ مسند امام شہاب بن زہری رضی اللہ عنہ میں ہے۔ وہ مسند عمر فاروق رضی اللہ عنہ، مسند ابو یکبر رضی اللہ عنہ اور مسند عثمان بن عثمان میں سے بیان کرتے ہیں۔

رسول ﷺ نے معراج کی شب کی صبح کو معراج کی شب کا واقعہ بیان فرمایا کہ میں راتوں رات مسجد حرام سے مسجد اقصیٰ کو گیا۔ کفار اور مشرکین مکنے جب یہ سنا تو شور و غل کرتے آئے کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ کہ انسان راتوں رات سے مسجد حرام سے جا کر مسجد اقصیٰ سے جا کر واپس آئے۔ یہ کیسے ہو سکتا ہے۔ اگر یہ خواب کی بات ہوتی تو وہ تجب کیوں نکر کرتے۔ اور شور و غل کیوں نکر کرتے۔ کفار کی ایک جماعت نے کہا کہ اے ہم ﷺ تو راتوں رات اُر مسجد حرام سے گیا اور واپس آیا ہے تو ہمارے میں قافلے شام گئے ہوئے تھے۔ بغرض تجارت، وہ واپس آرہے تھے۔ آپ ﷺ نے ان کو کہاں دیکھا ہے؟ اور وہ کب واپس آئیں گے؟ دیکھنے معراج کی ایک عظیم دلیل ہے۔ اگر خواب کی بات ہوتی تو وہ قافلوں کے بارے میں کیوں پوچھتے۔ قافلے تو خواب میں نہیں گئے تھے۔ حضور ﷺ سے پوچھا۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ ایک قافلہ تمہارا آج صلیع کو سورج غروب ہونے سے پہلے آجائے گا۔ اگر خواب کی بات ہوتی تو آپ ﷺ فرماتے کہ کیا خبر؟ میں نے تو خواب دیکھا ہے۔ پھر یہ کیوں نکر فرماتے کہ تمہارا قافلہ غروب آفتاب تک یئی گا اور دوسرا قافلہ مجھے راستے میں ملا تو ان کے یا س

ارشاد ہے کہ آپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی اور یاد کرو اس وقت کو جب انبیاء سے عہد لیا تھا۔ اس آیت میں انبیاء کو میری رسالت کا مسوان۔ میری تصدیق کرنا۔ یہ اقرار ملیا تھا کہ میرا حبیب جب تمہاری طرف مبجوت ہو تو ان کی تصدیق کرنی ہوگی اور ان پر ایمان لانا ہوگا۔ فرمایا جب یہ وعدہ لیا تھا تو اس وقت ان کے ارواح تھے۔ اب اس رات انہوں نے بعد اپنے جسم مجھ پر ایمان لائے اور میری تصدیق کی۔ فرمایا یہ بعض جسم انکا اقرار تھا۔ کافی مسندوں سے یہ الفاظ ملتے ہیں اور کچھ مسندوں میں یہ الفاظ نہیں ہیں۔

### دوسری مسند:

بہب جبریل نے کہا کہ امامت کراؤ۔ میں نے امامت کرائی۔ پھر برائی پہلے آسمان پر، دوسرے پر تیسرا پر، اسی طرح انبیاء کے ساتھ ملاقات ہوتی رہی۔ پھر پانچویں پر، چھٹے پر اور ساتویں پر، پھر سدراہ المعنیہ تک۔ پھر مجھے ایک نور نے ڈھانک لیا۔ میں نے وہاں سجدہ کیا اور مجھ پر پچاس نمازیں فرض ہوئیں۔ پھر مویٰ علیہ السلام کا روکنا۔ آپ کا بار بار آنا اور جان پھر آخر میں مویٰ علیہ السلام کا پھر بھیجننا۔ جبریل کے مشورے سے حضور اقدس ﷺ کا پھر جانا۔ آپ ﷺ پھر گئے۔ بارگاہ الہی میں عرض کی۔ حکم ہوا۔ اے حبیب ﷺ جس روز سے میں نے زمین و آسمان کو پیدا کیا ہے اسی روز سے تیری امت پر پانچ نمازیں فرض کی ہیں۔ پڑھنے کے اعتبار سے پانچ، ثواب کے اعتبار سے پچاس۔ پھر مویٰ علیہ السلام نے کہا کہ میری امت دو نمازیں تک نہ پڑھ سکی تھیں پھر جائے آپ نے فرمایا کہ مجھ پھر شرم آئی دوبارہ تشریف نہ لے گئے۔

آدم علیہ السلام تمام انبیاء علیہم السلام سے فرمائے تھے کہ اے میری اولاد اس وعدے کو یاد رکھو جو تم نے اللہ تعالیٰ کے حضور میں کیا تھا۔ اب وہ وعدہ پورا ہو رہا ہے۔ تمام انبیاء علیہم السلام میرے آنے پر کھڑے ہوئے اور سب نے مجھے مر جا کہا اور حضرت جبرائیل علیہ السلام نے مجھے امامت کے لئے آگے کیا۔ میں نے نماز پڑھائی اور اس کے بعد حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تمام انبیاء سے کہا کہ آج دیکھو اس عظیم امام کا سفر۔ نہ ایسا سفر کسی کا ہوا ہے اور نہ ہو گا۔

اس کے بعد پھر میری براق آسمان کی جانب چلی۔ پھر تمام آسمانی انبیاء سے میری ملاقات ہوتی رہی۔ حتیٰ کہ جبریل علیہ السلام نے براق کو سدرۃ المنجھا کے پاس مخہرایا۔ وہاں میں اتری۔ مجھے ایک ابر نے ڈھانپ لیا۔ وہاں میں نے سجدہ کیا۔ مجھ پر پچاس نمازیں فرض ہوئیں اور تم یہ نہ سمجھو کہ میرا خواب تھا۔ بھر خواب کے میرا یہ واقعہ ہوا۔ پھر میں موی علیہ السلام کے پاس آیا۔ کہا کہ کیا حکم ہوا ہے۔ فرمایا پچاس نمازیں پھر آنا جانا، نماز کا کم کرنا۔ حضرت موی علیہ السلام کے مشورے پر۔ آخر میں حضرت موی علیہ السلام نے مجھے بڑا کہا۔ میں نے کہا بھی ام الکتاب میں پانچ ہو چکی ہیں تو پھر وہ اپس میں بیت اللہ میں آگیا اور پکھجہ دیر کے بعد اذان ہوئی۔ یہ حدیث بھی اس امر کی خاصی تائید کرتی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا معراج جسمانی ہوا۔

مند یہ زید بن ہارون میں ہے بحوالہ ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ: رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ جب میں بیت المقدس کو پہنچا تو وہاں میرے نام کا دروازہ باب محمد ﷺ ہے وہاں ایک پتھر تھا۔ جبریل علیہ السلام نے اپنی انگلی سے اس میں سوراخ کیا۔ وہاں براق کو پاندھ دیا گیا۔ پھر میں مسجد پر چڑھا تو وہاں مجھے جبریل علیہ

پانی ختم ہو گیا تو ان کے دو معمرا دی ہمارے پاس آئے انہوں نے پانی مانگا۔ ہم نے کہا کہ تمہارے پاس پیالہ ہے۔ انہوں نے پیالہ پیش کیا۔ پھر تم اپنے مشکیزہ سے پانی لاوہ انہوں نے کہا کہ پانی تو ختم ہے۔ چند قطرے باتی ہیں۔ فرمایا وہی لاوہ۔ وہ قطرے لائے اور میں نے اپنی دونوں الگیاں اس میں رکھیں وہ پیالہ بھر گیا۔ فرمایا جب تین دن بھی پیا۔ اونٹوں نے بھی پیا۔ انہوں نے مشکیزے بھی بھر لیے۔ فرمایا جب تین دن تک وہ قافلہ پہنچ جائے گا تو ان سے تقدیم کر لیتا۔ تمہارا تیرا قافلہ تین ماہ کے بعد پہنچے گا۔ پھر انہوں نے ایک اور سوال کیا کہ مسجد اقصیٰ کے شہری اور دروازے کتنے ہیں؟ اللہ تعالیٰ نے لیا ایک مسجد اقصیٰ کا نقشہ۔ آپ ﷺ کے سامنے کر دیا۔ آپ ﷺ نے وہ تمام دروازے، کڑیاں، شہری اور قسم بھی بتا دیے۔

اگر یہ واقعہ معراج خواب کی حالت میں ہوتا تو وہ مسجد کے دروازے، کڑیاں اور شہری کیونکر پوچھتے؟ اسی امر کی دلیل ہے کہ حضور ﷺ کا جسمانی معراج تھا جو انہیں انکار کا سب بنا خواب کی بات ہوتی تو وہ ہرگز اعتراض نہ کرتے۔ اگر معراج جسمانی نہ ہوتا تو وہ کڑیاں اور شہری کی تعداد نہ پوچھتے۔ انہوں نے یہ سوالات اس لئے کیے کہ حضرت محمد ﷺ رات کے غرصے میں اتنا سفر کیسے کر سکتے ہیں۔ انہوں نے آپ ﷺ کی نبوت میں شک کرنے کا بڑا موقع تلاش کیا۔ جس سے وہ عاجز آگئے۔

مند امام شہاب بن زہری جلد نمبر 10 باب اسرار المعراج میں ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جب میں مسجد اقصیٰ میں براق سے اترات تو تمام انبیاء آدم سے لے کر عیسیٰ تک جمع تھے۔ حضرت

پاس آیا تو موسیٰ علیہ السلام کے مشورے سے بار بار اللہ کی بارگاہ میں آنے جانے کا  
قصہ مذکور ہے۔ پھر موسیٰ علیہ السلام نے پانچ نمازوں کے بعد پھر بھی جانے کے لئے  
کہا۔ میں نے دل میں کہا کہ یہ حقیقی فصلہ ہو چکا ہے۔ پھر مجھے جبریل علیہ السلام واپس  
لا نے۔ میں نے پوچھا کہ تمام فرشتے مجھے دیکھ کر خوش ہوئے اور بنے مگر ایک فرشتہ نہیں  
ہنسا۔ جبریل علیہ السلام نے عرض کیا کہ اس کا نام مالک ہے اور جہنم کا داروغہ ہے، وہ  
بھی نہیں ہنسا اور قیامت تک نہیں فٹے گا۔ یا اس کی خوشی ہے۔ پھر ایک قریش کا قافلہ  
غلہ لئے چار ہاتھا۔ ان کا ایک اوٹ تھا۔ اس پر ایک سفید رنگ اور ایک سیاہ رنگ کی  
بوری لدی ہوئی تھی۔ مجھے دیکھ کر وہ چکا۔ پھر مزگیا۔ گرا اور اس کی ایک نانگ ٹوٹ گئی  
اور لکڑا ہو گیا۔ پھر اس کو وہاں پہنچا دیا گیا۔ جب آپ نے صحیح مسجد میں یہ بات کی تو  
کفار اور مشرکین سیدھے ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچے انہوں نے کہا اے  
ابو بکر رضی اللہ عنہ تمہارے پیغمبر صاحب نے یہ کہا ہے کہ میں راتوں رات میں ایک  
میمیں کا سفر یعنی بیت المقدس سے ہوا یا ہوں۔ جو وہاں فرمایا کہ اگر انہوں نے کہا ہے تو چج  
ہے۔ فرمایا اس سے بڑی بڑی ہاتھیں آسمانی خبریں آنا فانا دیتے ہیں تو اس میں کوئی  
شک نہیں۔ فرمایا کہ یہ حق ہے اس لئے ان کا لقب صدیق ہوا۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے ان کفار کے قافلہ والوں سے پوچھا۔  
انہوں نے کہا کہ حق ہے کہ اوٹ ان کو دیکھ کر لکڑا کا اس پر ایک بورا سیاہ اور ایک بورہ  
سفید وہ گر پڑا اس کی نانگ ٹوٹی اور وہ لکڑا ہو گیا۔  
دیکھنے اس واقعہ سے بھی جسمانی معراج کی تائید ہوئی کہ قافلہ غلہ لے کر  
آرہا تھا اور اوٹ کی نانگ کا نونا یہ ظاہری سبب تھا۔ یہ معراج بھی جسمانی حالت پر  
دلیل ہے۔ یہ زید بن ہارون و مسند امام احمد بن حنبل میں ہے۔

السلام نے کہا کہ آپ ﷺ کی آرزو تھی کہ اللہ تعالیٰ آپ کو حوریں دکھائے۔ آپ اللہ  
تعالیٰ سے دعا کریں تو صخرہ کے پاس حوریں پہنچی تھیں۔ جبریل علیہ السلام نے کہا کہ  
آپ ﷺ نہیں سلام کیجئے۔ میں نے سلام کیا۔ پوچھا کہ تم کون ہو؟ عرض کیا کہ ہم  
حوریں ہیں۔ ہم اللہ کے نیک بندوں کی بیویاں ہیں۔ جو اللہ تعالیٰ کے نیک بندے  
ہوں گے۔ جو گناہوں کی آلات سے پاک ہوں گے وہ ہمارے پاس آئیں گے وہ کبھی  
نہ کاٹے جائیں گے۔ وہ ہم سے جدائہ ہوں گے۔ ان کو موت نہ آئے گی وہ ہمیشہ زندہ  
رہیں گے۔ پھر ہم واپس تشریف لائے۔ کچھ لوگ جمع ہونے لگ گئے۔ پھر کافی لوگ  
جمع ہوئے پھر اذان ہوئی۔ آپ میں خیال کرنے لگے کہ امامت کون کرے گا؟ تو  
جبریل علیہ السلام نے میرا باتھ تھا۔ مجھے آئے گیا۔ میں نے امامت کرائی جبریل علیہ  
السلام نے عرض کیا کہ یہ کون ہیں؟ فرمایا معلوم نہیں۔ عرض کیا کہ یہ تمام اللہ تعالیٰ کے  
پیغمبر تھے۔ پھر میں براق پر چڑھا۔ پہلے آسمان کی طرف وہاں دروازہ کھو لگیا۔

اس حدیث میں آدم علیہ السلام کی ملاقات کا ذکر ہے۔ چوتھے آسمان پر  
حضرت اوریس علیہ السلام کا ذکر ہے۔ ساتویں آسمان پر حضرت ابراہیم علیہ السلام کا  
ذکر ہے۔ پھر ایک نہر دکھائی گئی جو یا قوت اور زمرہ پتوں کی طرح تھے۔ پوچھا یا کون ہی  
نہر ہے۔ عرض کیا یا کوڑی نہر ہے آپ ﷺ کے لئے ہے۔ آپ ﷺ نے ایک پیالہ  
اس سے پیا۔ فرمایا یہ شہد سے میٹھی ہے۔ نہر میں دودھ تھا۔ مشک سے بھی زیادہ اس کی  
خوبی تھی۔ اس میں سونے چاندی کے گلاس تھے۔ پھر ہم سدرہ المحتی تک پہنچے۔  
جبریل نے ہمارا ساتھ چھوڑ دیا۔ پھر مجھے ایک ابر نے ڈھانپ لیا۔ وہاں میں اللہ تعالیٰ  
کی بارگاہ میں حاضر ہوا اور سجدہ کیا پچاس نمازوں کا حکم ہوا۔ پھر موسیٰ علیہ السلام کے

والوں کو دیکھ کر خوش ہوتے ہیں کہ وہ جنتی ہیں اور باعیں جانب والوں کو دیکھ کر روتے ہیں کہ وہ جہنمی ہیں۔ پھر چھٹے آسمان پر حضرت موسیٰ علیہ السلام سے ملاقات کرنا۔

ساتویں آسمان سے جب میں اوپر کو پہنچا تو وہاں قلموں کے تقدیر لکھنے کی آواز آرہی تھی۔ پھر پچاس نمازیں فرض ہوئیں۔ سدرۃ النشیٰ تک پہنچا تو پھر بعد میں مجھے جنت میں لا یا گیا۔ وہاں میں نے یا قوت اور موتی دیکھے۔ پھر پچاس نمازیں موسیٰ علیہ السلام کے مشورے پر اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں تخفیف کی الجا کرنا اور آدمی کا معاف ہونا۔ پھر جانا، پھر آدمی کا معاف ہونا کا قصہ مذکور ہے۔ یہ حدیث شریف بخاری شریف۔ باب بنی اسرائیل اور کتاب الصلاۃ اور باب انجی اور باب الانبیاء میں ہے۔ اور مسلم شریف میں باب الایمان میں ہے۔ اور مسند امام احمد بن حنبل میں ہے۔

عبداللہ بن شیق نے ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ سے کہا اگر میں رسول اللہ ﷺ کو دیکھتا تو ان سے ایک بات ضرور پوچھتا۔ فرمایا وہ کیا؟ آپ ﷺ نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا تھا۔ فرمایا کہ یہ بات تو میں نے بھی پوچھی تھی۔ آپ ﷺ نے جواب دیا کہ میں اسے کہا دیکھ سکتا وہ تو ایک نور ہے۔ ایک اور روایت میں ہے کہ میں نے نور دیکھا اور یہ بھی ہے کہ وہ ایک نور ہے۔ میں نے اسے نور دیکھا۔ میں اسے کیسے دیکھ سکتا۔

بخاری و مسلم میں ہے کہ میں حظیم میں تھا۔ میں نے معراج کا واقعہ جب قریش سے بیان کیا تو انہوں نے مجھے جھٹایا اور اللہ تعالیٰ نے بیت المقدس کو میرے سامنے کر دیا۔ وہ جو جونٹا بیا مجھے سے پوچھتے تھے۔ میں انہیں بتا گیا۔

بیہقی میں ہے۔ فرمایا کہ میری ملاقات ابراہیم، موسیٰ اور عیسیٰ علیہ السلام سے ہوئی۔

بی پاک ﷺ فرماتے ہیں کہ میں صحر میں سویا ہوا تھا۔ جو حظیم میں تھا۔ ایک آنے والا آیا اس نے میرے گھے سے لے کر ناف تک سینہ چاک کیا۔ بقیہ احادیث کی طرح پھر مجھے آسمان پر لے چڑھا۔ چھٹے آسمان پر موسیٰ علیہ السلام سے ملاقات ہوئی۔ انہوں نے کہا مر جاہارے بی ﷺ بھائی۔ پھر میں رویا۔ پوچھا کہ کیوں رو رہے ہو؟ کہا کہ میری امت سے اس کی امت زیادہ تعداد میں جنت میں داخل ہوگی۔ پھر میں سدرۃ النشیٰ تک پہنچا۔ وہاں چار نہریں دیکھیں۔ دو باطنی نہریں۔ دو ظاہری نہریں۔ پوچھا کہ یہ کون ہی نہریں ہیں؟ عرض کیا کہ باطنی دو نہریں جنت کی ہیں اور دو ظاہری نہریں نیل اور فرات کی ہیں۔

پھر میرے لئے بیت المعمور بلند کیا گیا۔ پھر مجھے دودھ، شراب کا برتن پیش کیا گیا میں نے دودھ کا برتن پی لیا۔ کہا کہ آپ فطرت کو پہنچ۔ یہی آپ ﷺ کی امت کی فطرت ہے۔ اس کے بعد پانچ نمازیں رہ جانے کا ذکر ہے۔ کلیم اللہ علیہ السلام نے پھر مشورہ دیا کہ آپ پھر جائیں کہا کہ میں رضاۓ الہی پر راضی ہوں۔ اب مجھے شرم آتی ہے۔

ایک اور روایت میں ہے کہ میں مکے میں تھا۔ میرے گھر کی چھت کو کھول دیا گیا پھر مجھے جریل علیہ السلام آسمان دنیا پر لے کر چڑھے۔ میں نے وہاں ایک بزرگ شخصیت دیکھی ان کے دائیں جانب ایک بڑی جماعت تھی اور باعیں جانب۔ دائیں جانب والوں کو دیکھ کر بہتے، سکراتے اور باعیں جانب والوں کو دیکھ روتے۔ میں نے پوچھا یہ کون ہیں۔ کہا کہ یہ آدم علیہ السلام ہیں۔ یہ دائیں باعیں ان کی اولاد ہے۔ دائیں جانب والے جنتی ہیں اور باعیں جانب والے دوزخی، دائیں جانب

بخاری شریف کی دو احادیث اس میں گزر چکی ہیں۔ شریک والی روایت میں یہ ہے کہ حضور ﷺ کعبہ میں سوئے ہوئے تھے اس روایت میں حطیم کا ذکر ہے۔ یہ بات درست ہے کہ حطیم کعبہ کا حصہ ہے۔ بیہقی میں ہے۔ نبی پاک ﷺ نے فرمایا کہ میرے بیت المقدس سے واپسی آنے تک جو لوگ پیچھے نماز پڑھتے تھے کچھ فتنے میں پڑ گئے اور مشرکین نے جا کر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو لاتب اس لئے ملا کہ انہوں نے سب سے پہلے واقع مراجع کی قدریق کی کفار سے من کر۔

مسند امام احمد ابن حنبل میں ہے حضرت عبد اللہ ابن عمر فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے والد کو فرماتے سن۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں حطیم میں اپنے گھر سویا ہوا تھا کہ یہاں یک تمیں فرشتوں نے میری چھٹ کو کھولا۔ مجھے اخھیا اور بیت اللہ میں لائے۔ گردن سے لے کر ناف تک میرے سینے کو چاک کیا۔ جیسا کہ پہلے حدیثوں میں گزر چکا ہے۔ پھر مجھے براق پر سوار کیا جب اتنی بات کی تو کفار کا ایک نول آیا۔ انہوں نے کہا اے محمد ﷺ: سن ہے کہ تو راتوں رات بیت المقدس سے ہو کر رواپس آئے ہو۔ اور آپ کے پیچھے سارے نبی مجھ تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہاں! انہوں نے کہا یہ بتائیے کہ مویں علیہ السلام کا جیسے کیسا تھا؟ فرمایا کہ وہ دریافتے قد کے تھے اور انہوں نے پھر یہی علیہ السلام کے بارے میں پوچھا تو فرمایا کہ ان کا رنگ گندی تھا۔ وہ کافر چلے گئے۔ پھر لوگوں نے سوال کرنا چاہا۔ آپ کیسے گئے؟ فرمایا کہ براق مجھے بیت المقدس لے گیا اور جریل علیہ السلام نے اس کی لگام تھامی تھی۔ پھر پتھر کو سوار کیا۔ پھر براق کو اس سے باندھا پھر میں مسجد میں پہنچا۔ وہاں انہیاء موجود تھے۔ انہوں نے میری اقتداء میں نماز ادا کی۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کہا کہ اگر انہوں نے کہا تو پھر حق ہے کیونکہ میں تو ان کی بڑی بڑی ہاتوں پر ایمان لارہا ہوں۔ جب وہ نہیں آنا فانا آسمانی خبریں دیتے ہیں۔ جب وہ مان لیتے ہیں تو یہ کیا بعید ہے۔

دیکھنے اس حدیث سے یہ واضح ہوا کہ آپ ﷺ کا مراجع جسمانی تھا۔ وگرن وہ مشرکین کیوں شور و غل کرتے۔ خواب کی بات پر تو کوئی شور و غل نہیں کرتا۔ ان کے لئے تجب خیز بات یہ تھی کہ ایک مینے کا سفر راتوں رات کیسے طے ہوا؟ یہ بات اس امر پر دلیل ہے کہ نبی پاک ﷺ کا مراجع جسمانی تھا۔ بیت اللہ سے آسمانی دنیا تک جسمانی حالت میں ہوا۔

حافظ ابو بکر تھقی فرماتے ہیں کہ حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کی سند میں نبی ﷺ کا بیت المقدس میں انہیاء کو امامت کرانا۔ وہ اس سے انکاری ہیں۔

حافظ ابو بکر بن عینی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب دلائل الدبوت میں ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب نے آپ ﷺ سے مراجع کے واقعہ کے ذکر کی درخواست کی تو آپ ﷺ نے پہلے یہی آیت سُبْحَنَ اللَّهُنَّ الَّذِي كی تلاوت فرمائی۔ اور فرمایا کہ میں عشاء کے بعد مسجد میں سویا ہو اتھا جو ایک آنے والے نے آکر مجھے جگایا، میں انھوں بھیخا لیکن کچھ نظر نہ پڑا۔ ہاں کچھ جانور سانظر آیا۔ میں نے غور سے اسے دیکھا اور برادر دیکھتا ہوا مسجد کے باہر چلا گیا۔ مجھے ایک جانور نظر پڑا۔ ہمارے جانوروں میں سے تو اس کے مشابہ خیبر ہے۔ ملتے ہوئے اور اپر کو اٹھتے ہوئے کافوں والا تھا۔ اس کا نام براق ہے مجھ سے پہلے والے انبیاء بھی اس پر سوار ہوتے رہے۔

میں اس پر سوار ہو کر چلا ہی تھا جو میری دل میں جانب سے کسی نے آواز دی کہ چھوٹے میری طرف دیکھا میں تھے سے کچھ پوچھوں گا۔ لیکن شمیں نے جواب دیا اور نہ میں تھرا۔ نہ دیکھا نہ جواب دیا۔ پھر کچھ آگے گیا کہ ایک عورت دنیا بھر کی زیست لئے ہوئے بازوں کو لے کھڑی ہوئی ہے۔ اس نے مجھے اسی طرح آواز دی کہ میں کچھ دریافت کرنا چاہتی ہوں۔ لیکن شمیں نے اس کی طرف التفات کیا اور شہی تھرا۔

پھر آپ ﷺ کا بیت المقدس پہنچا۔ دو دھکا برت لینا اور حضرت جبریل علیہ السلام کے فرمان سے دو فوج تکمیر کہتا۔ پھر حضرت جبریل علیہ السلام نے پوچھا کہ آپ کے چہرے پر فکر کیسے ہے میں نے وہ دونوں واقعات راستے کے بیان کئے تو آپ نے فرمایا کہ پہلا شخص تو یہودی تھا۔ اگر آپ اسے جواب دیتے یا وہاں تھرتے تو آپ کی امت یہود ہو جاتی۔ دوسرا نصرانیوں کا دعوت دینے والا تھا اگر آپ تھرتے اور اس کی باتیں سنتے تو آپ کی امت نصرانی ہو جاتی اور وہ عورت جو تھی وہ دنیا تھی اگر آپ اسے

مند احمد میں ہے کہ میں حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کے پاس آیا۔ اس وقت آپ مراجع کا واقعہ بیان فرمائے تھے کہ حضور پاک ﷺ نے فرمایا ہم چلے یہاں تک کہ بیت المقدس پہنچے۔ دونوں صاحب اندر نہیں گئے۔ میں نے یہ سنتے ہی کہا کہ غلط ہے۔ رسول اللہ ﷺ اندر گئے بلکہ اس رات آپ نے نماز بھی پڑھی۔ حضور پاک ﷺ نے فرمایا تیرا کیا نام ہے۔ میں تجھے جانتا تو ہوں مگر نام یاد نہیں پڑتا۔ میں نے کہا میر امام زرہ بن جوش رضی اللہ عنہ ہے۔ فرمایا تم نے یہ بات کیسے معلوم کر لی میں نے کہا کہ یہ تو قرآن کی خبر ہے۔

آپ ﷺ نے فرمایا جس نے قرآن سے بات کی اس نے مجات پائی۔ پڑھنے والوں تی بات ہے تو میں نے سُبْحَنَ اللَّهُنَّ الَّذِي کی یہ آیت پڑھی۔ آپ نے فرمایا اس میں کس لفظ کے معنی ہیں؟ کہ حضور ﷺ نے وہاں نماز پڑھی۔ ورنہ آپ ﷺ نے اس رات وہاں نماز نہیں پڑھی۔ اگر پڑھ لیتے تو تم پر اسی طرح وہاں کی نماز لکھ دی جاتی۔ جس طرح بیت اللہ کی ہے۔ واللہ وہ دونوں براق پر ہی رہے۔ یہاں تک کہ آسمان کے دروازے ان کے لئے تکھل گئے۔ پس جنت دوزخ دیکھی اور آخرت کے وعدے کی اور تمام چیزیں پھر دیے کے دیے اوت آئے۔ پھر آپ خوب لئے اور فرمانے لگے۔ مزہ تو ہے کہ یہ لوگ کہتے ہیں کہ وہاں آپ نے براق باندھا۔ کہ کہیں ڈرٹے جائے۔ حالانکہ عالم الغب نے اسے آپ ﷺ کے لئے سخرا کیا تھا میں نے پوچھا کیوں جناب یہ براق کیا ہے؟ کہا ایک جانور ہے۔ سفید رنگ لبے قد کا جو ایک ایک قدم اتنی اتنی دور رکھتا ہے جتنی دور زکاہ کام کرے لیکن یہ یاد رہے کہ حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ نے محض انکار سے وہ روایتیں جن میں بیت المقدس کی نماز کا شوت ہے۔ وہ مقدم میں۔ (والله اعلم)

گوشت رکھا ہوا ہے پھر لوگ ہیں جو عنده گوشت کے تو پس بھی نہیں آتے اور اس سڑے ہوئے گوشت کو رکھا رہے ہیں۔ میں نے پوچھا جسہ میں! یہ کون لوگ ہیں؟ جواب دیا کہ امث کے دلوگ ہیں جو حال کو پھوڑ کر حرام کی رخصت کرتے تھے۔ پھر میں کچھ اور چلا تو کچھ اور لوگوں کو دیکھا۔ ان کے ہونت اونت کی طرح ہیں۔ ان کے مذ پھاز پھاز مرغ شستے انہیں اس گوشت سے لگتے تو، ہے بے ہیں جو ان سے دوسرے راستے وہ اپنے نگاہ جاتا ہے۔ وہ تین چلا رہے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے سامنے جاؤنی کر رہے ہیں۔ میں نے پوچھا جسہ میں! یہ کون لوگ ہیں فرمایا آپ کی امث کے دلوگ ہیں جو قبیلوں کا مال حق کھایا کرتے تھے۔ جو لوگ قبیلوں کا مال حق کھائیں وہ اپنے بہت میں آگ بھر رہے ہیں اور وہ ضرور جننم کی بھرا کتی ہوئی آگ میں جائیں ہے۔ میں کچھ دو را در چلا دیکھا کہ کچھ غور تھیں اپنے بیٹے کے مل ادھر لگی ہوئی ہیں اور وہ اتنے کر رہی ہیں۔ نیزے پوچھنے پر جواب ملا کہ یہ آپ کی امث کی زندگانی کا رعور تھیں ہیں۔ میں کچھ دور اور گیا تھا کہ کچھ لوگوں کے پیہ بڑے بڑے گھروں جیسے ہیں۔ جب وہ لختا چاہتے ہیں تو اُن پر تھے ہیں اور بہرہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ قیامت قائم نہ ہو۔ فرعونی چانوروں سے وہ رہندے چاہتے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے سامنے آہ وزاری کر رہے ہیں۔ میں نے پوچھا یہ کون لوگ ہیں تو جریل علیہ السلام نے فرمایا کہ آپ کی امث کے دلوگ ہیں جو سو دکھاتے تھے۔ سو دخوار ان لوگوں کی طرح کھڑے ہوں گے جنہیں شیطان نے ہوا بنا رکھا ہے۔

ہیں کچھ دو را در چلا تو دیکھا کہ کچھ اور لوگ ہیں جن کے پہلو سے گوشت کاٹ کاٹ کر فرستے انہیں کھلارہ ہے ہیں اور کہتے جاتے ہیں کہ جس طرح اپنے بھائی کا

جواب دیتے یا دہاں پھرہتے تو آپ کی امث دنیا کو آخرت پر ترجیح دیتی اور گمراہ ہو جاتی۔ پھر میں جریل علیہ السلام بیت المقدس میں گئے ہم دونوں نے دو دو رکعتیں ادا کیں پھر ہمارے سامنے مسراج لائی گئی۔ جس سے بنی آدم کی رو میں چڑھتی ہیں۔ دنیا نے ایسی اچھی پیچھی بھی نہیں دیکھی۔ تم نہیں دیکھتے کہ مر نے والے کی آنکھیں آسمان کی طرف چڑھ جاتی ہیں۔ یہاں سیزہ میں کو دیکھتے ہوئے آسمان کی طرف چڑھ جاتی ہیں۔ اسی سیزہ میں کو دیکھتے ہوئے تعجب کے ساتھ ہم دونوں اور پر چڑھ گئے۔ میں نے اسماں میں نامی فرستے سے بات کی جو آسمان دنیا کا سردار ہے جس کے ہاتھ تک سڑ بزار فرستے ہیں۔ جن میں سے ہر فرستے کے ساتھ اس کے لشکری فرستوں کی تعداد ایک لاکھ ہے۔ فرمان اللہ تعالیٰ ہے: تیرے رب کے لشکروں کو صرف وہی جانتا ہے۔

حضرت جریل علیہ السلام نے اس سے آسمان کا دروازہ کھلوانا چاہا۔ پوچھا گیا کون ہے؟ کہا جریل علیہ السلام پوچھا گیا آپ کے ساتھ اور کون ہے؟ بتلایا کہ حضرت محمد ﷺ ہیں۔ کہا گیا کہ کیا ان کی طرف بھیجا گیا تھا؟ جواب دیا کہ ہاں، وہاں میں نے حضرت آدم علیہ السلام کو دیکھا۔ اسی بہت میں جس میں وہ اس دن تھے۔ جس دن اللہ تعالیٰ نے انہیں پیدا کیا تھا۔ ان کی اصلی صورت پر ان کے سامنے ان کی اولاد کی رو میں پیش کی جاتی ہیں۔ نیک روحوں کو دیکھ کر فرماتے ہیں پاک روح ہے اور پاک جسم بھی۔ اسے علیم میں لے جاؤ اور بدکاروں کی روحوں کو دیکھ کر فرماتے ہیں۔ غبیث روح ہے۔ جسم بھی غبیث ہے اسے تجھن میں لے جاؤ۔

کچھ بھی چلا ہوں گا کہ میں نے دیکھا کہ خوان لگئے ہوئے ہیں جن پر نہایت نیس گوشت بھنا ہوا ہے اور دوسری جگہ اور خوان لگے ہوئے ہیں جن پر بد بودار سر اسما

کے پاس ان سے بڑے مرتبے کا ہوں حالانکہ یہ مجھ سے بڑے مرتبے کے ہیں۔ جب جبریل علیہ السلام سے دریافت کرنے پر مجھے معلوم ہوا کہ آپ حضرت موسی بن عمران علیہ السلام ہیں۔ آپ کے پاس بھی آپ کی قوم کے لوگ تھے۔ آپ نے بھی میرے سلام کا جواب دیا۔ پھر میں ساتویں آسمان کی طرف چڑھا۔ وہاں میں نے اپنے والد حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اپنی پیٹھ بیت المغور سے تکے پیٹھ دیکھا آپ بہت ہی بہتر آدمی ہیں۔ دریافت کرنے پر مجھے آپ کا نام بھی معلوم ہوا۔

میں نے سلام کیا۔ آپ نے جواب دیا۔ میں نے اپنی امت کو لفڑا نصف دیکھا نصف کے تو سفید بگا جیسے کپڑے تھے اور نصف کے سخت سیاہ تھے۔ میں بیت المغور میں گیا۔ میرے ساتھ بھی سفید کپڑے والے سب گئے اور دوسرے جن کے خاکی کپڑے تھے وہ سب روک دیئے گئے۔ وہ بھی نہر پر

ہم سب نے وہاں نماز ادا کی اور وہاں سے سب باہر آئے۔ اس بیت المغور میں ہر دن ستر ہزار فرشتے نماز پڑھتے ہیں جو ایک دن پڑھ گیا پھر اس کی باری قیامت تک نہیں آتی۔ پھر سدرۃ المتعال تک بلند کیا گیا جس کا ہر مرتبہ اتنا بڑا تھا کہ میری ساری امت کو ڈھانپ لے۔ اس میں سے ایک نہر جاری تھی۔ جس کا نام سلسلیہ ہے۔ پھر اس میں سے دو چٹکے پھوٹے ہیں ایک نہر کوڑا اور ایک نہر رحمت۔

میں نے اس میں غسل کیا میرے اگلے پچھلے سب آنے والے معاف ہو گئے۔ پھر میں جنت کی طرف چڑھایا گیا وہاں میں نے ایک حور دیکھی اسے پوچھا تو کس کی ہے۔ اس نے کہا، زید بن حارثہ کی۔ وہاں میں نے نگرانے والے پانی کی اور مزدھ تغیرت ہونے والے دودھ کی اور بے نسلہ لذیز شراب اور صاف سترے شہد کی نہریں تو کمال سے گزر جائیں۔ آپ فرماتے لگے لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ میں اللہ تعالیٰ

گوشت اپنی زندگی میں کھاتا رہا۔ باب بھی کھا۔ میں نے پوچھا جو جبریل علیہ السلام یہ کون لوگ ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ یہ آپ کی امت کے میب جواہر آوازش لوگ ہیں۔ پھر ہم دوسرے آسمان پر چڑھے تو میں نے وہاں ایک نہایت ہی حسین شخص کو دیکھا اور جو حسین لوگوں پر وہی اہمیت رکھتا ہے جو فضیلت چاند کو ستاروں پر ہے۔ میں نے پوچھا جو جبریل علیہ السلام یہ کون ہیں؟ انہوں نے فرمایا یہ آپ علیل اللہ کے بھائی حضرت یوسف علیہ السلام ہیں اور ان کے ساتھ ان کی قوم کے کچھ لوگ ہیں۔ میں نے ان کو سلام کیا۔ جس کا جواب انہوں نے دیا کہ پھر ہم تیرے آسمان پر چڑھے۔ اسے کھلوا یا۔ وہاں حضرت بیگی علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو دیکھا۔ ان کے ساتھ ان کی قوم کے کچھ آدمی تھے۔ میں نے انہیں سلام کیا اور انہوں نے مجھے جواب دیا۔ پھر میں چڑھتے آسمان کی طرف چڑھا وہاں حضرت اور یہ علیہ السلام کو پایا جنہیں اللہ تعالیٰ نے بلند مقام پر انکھالیا ہے۔ میں نے سلام کیا۔ انہوں نے جواب دیا۔ پھر پانچویں آسمان کی طرف چڑھا وہاں حضرت ہارون علیہ السلام تھے۔ جن کی آدمی داڑھی سفید اور آدمی کالی تھی اور بہت لمبی داڑھی تھی۔ قریب قریب ناف تک میں نے حضرت جبریل علیہ السلام سے سوال کیا انہوں نے بتایا کہ یہ اپنی قوم کے ہر دعڑیز حضرت ہارون بن عمران علیہ السلام ہیں۔ ان کے ساتھ ان کی قوم کی جماعت ہے۔ انہوں نے بھی میرے سلام کا جواب دیا۔

بعد ازاں میں چھٹے آسمان کی طرف چلا وہاں موسی بن عمران علیہ السلام سے ملاقات ہوئی۔ آپ کا گندم گوں رنگ تھا۔ بال بہت تھے۔ اگر دو گرتے بھی پہن لیں تو کمال سے گزر جائیں۔ آپ فرماتے لگے لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ میں اللہ تعالیٰ

آسمان پر چڑھایا گیا اور یہ دیکھا۔ اس پر ابو جہل بن بشام کہتے ہیں۔ تو توجہ فی بات سنو، اتنوں کوہ، تے پیٹتے ہمتوں میون بھر میں پہنچیں اور میون بھر واپسی میں لگ جائے۔ یہ کہتے ہیں کہ دو ماہ کی مسافت ایک دن رات میں سے ہر آتے۔ آپ نے فرمایا سنو جاتے وقت میں نے تمہارے قافی کو فاس فاس جلد یکھا تھا اور آتے وقت وہ مجھے عقیل میں ملا۔ سنواں میں فلاں فلاں شخص ہے۔ فلاں اس رنگ کے اونٹ پر ہے اور اس کے پاس یہ اصحاب ہے۔ ابو جہل نے کہا۔ بھریں تو دستہ رہا ہے۔ دیکھنے کیسی لکھیں؟ اس پر ان میں سے ایک شخص نے کہا کہ میں بیت المقدس کا حال تم سب سے زیاد جانتا ہوں۔ اس کی عمارت کا حال۔ اس کی شکل و صورت۔ پہاڑ سے اس نے نزدیکی وغیرہ پس رسول اللہ ﷺ سے تجاہت دو مرد یہے گئے۔

جیسے ہمگھر میں بیٹھے بھر کی چیزوں کو دیکھتے ہیں۔ اسی طرح آپ ﷺ کے سامنے ہی بیت المقدس مردیوں کیا۔ آپ ﷺ فرمانے لگے۔ اس کی بناوٹ اس طرح ہے۔ اس کی بیت اس طرح کی ہے۔ وہ پہاڑ سے اس قدر نزدیک ہے وغیرہ۔ اس نے کہا آپ ﷺ بے شکر قیامت ہے یہی فرماتے ہیں۔ پھر اس نے سخار کے مجمع کی طرف دیکھ کر کہا محمد ﷺ اپنی بات میں چے میں یا کچھوایسے ہی الفاظ کہے۔ یہ روایت اور بھی بہت سی کتابوں میں موجود ہے۔

### جامع ترمذی کی حدیث پاک:

حضرت شداد بن اوس سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں عرض کی کہ آپ اپنی مسراج کی کیفیت بیان فرمائیے۔ فرمایا

دیکھیں۔ اس سے اندر ہر بڑے بڑے دہلوں سے بہادر تھے۔ اس سے پرتمہارے ہاتھی چیتے تھے۔ بے شک اللہ تعالیٰ نے اپنے نیک بندوں سے نہ نعمتیں چیزیں جیسے جوں کی آنکھ نے دیکھیں اور نہ کی کان نے سنی۔ نہ کسی انسان کے دل پر ان کا خیال نہ کر رہا۔ بچہ نیز سامنے جہنم پیش کی کئی وہاں اللہ تعالیٰ کا غائب، حساب الہی اور اللہ تعالیٰ کی ناصلکی تھی۔ اس میں اگر پھر اور لو باڑا لا جائے تو وہ اسے بھی کھا جائے پھر نہیں سامنے سے وہ بند بر دی گئی۔ پھر میں سدرۃ الحشیت کے پہنچا گیا اور مجھے دھانپ دی گیا۔ میں بھے سے اور اس سے درمیان صاف بقدر دو ماہوں سے فاصلہ دیکھا۔ اور قریب اور سدرۃ الحشیت سے ہے۔ ایک پتھر پر فرشتہ آئی اور مجھ پر بچا۔ نہیں ہے۔ فرض کی لکھیں اور فرمایا کہ تیجے لئے جو نیکل کے عوض دس ہیں۔ تو توجہ کسی نیکل کا ارادہ کرے گا۔ کوہ بجاذل اسے نہا ہم نیکل کا بھی جائے گی اور جب بجا بھی لا نے تو دس نیکیاں لکھی جائیں گی اور برائی کے محض ارادے سے کوئی برائی نہیں لکھی جائے گی اور اگر کر لی تو صرف ایک ہی برائی شمار ہوگی۔

پھر حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس آنے اور آپ کے مشورے سے جانے اور کی ہونے سے فکر ہے جیسے کہ بیان گزرا چکا ہے۔ آخر جب پانچ رو گھنیں تو فرشتہ نہ دیا کہ میرے فرض پورا ہو گیا۔ میں نے اپنے بندوں پر تخفیف برداشت اور انہیں ہر نیکل کے ہدے اسی جیسی دس نیکیاں دیں۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے واپس پر اب کی مرتبہ بھی مجھے واپسی جانے کا مشورہ دیا۔ لیکن میں نے کہا کہ اب کے جاتے ہوئے کچھہ شام میں محسوس ہوتی ہے۔ پھر آپ نے صحت کو نہ میں ان پی بات کا ذرکر کیا۔ میں اس شب بیت المقدس پہنچا۔

عند اسے گیارہ صحابہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا۔ یہ حدیث بہت مشتمل ہے لیکن کچھ سندوں میں کچھ الفاظ منکر کئے ہیں۔ لیکن کچھ سندوں میں مذکورہ بالا حدیث جو اس سے اوپر تری ہے چند الفاظ ایسے ہیں کہ جو امام محمد باقر رضی اللہ عنہ اور مسند شہاب بن زہری میں نہیں ہیں۔ مثلاً حضور پاک ﷺ نے فرمایا میں نہ رحمت میں نہایا تو میرے گناہ دور ہوئے۔

امام محمد باقیہ کی تفسیر بحیر العلوم میں گنہ کا لفظ نہیں ہے دوسرایہ جو الفاظ ہیں کہ میں نے معلوم کر لیا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام مجھ سے افضل ہیں۔ یہ الفاظ بھی نہیں ہیں، چونکہ قرآنی نص ہے کہ بعض رسولوں کو بعض رسولوں پر فضیلت دی گئی ہے اور بعض نبیوں کو بعض نبیوں پر فضیلت ہے۔ بحکم قرآن اگر مان لیا جائے کہ موسیٰ علیہ السلام رسول ﷺ سے افضل ہیں تو پھر انہیں آخر میں آنا چاہئے تھا۔ ان کی شریعت منسوخ نہ ہوتی۔

لہذا آپ ﷺ کی رسالت دوامی ہے اور آپ ﷺ کی رسالت میں عموم ہے تو یہ رسالت عموم جو ہے تمام نبیوں پر فضیلت ہے۔ ایسے الفاظ احادیث میں کئی جگہ پر آئے ہیں لیکن وہ آپ ﷺ کی کسر فضیلی ہے۔ آپ ﷺ جتنی کسر فضیلی فرماتے اتنے ہی آپ ﷺ کے درجات بلند ہوتے۔ حضرت امام شہاب بن زہری رضی اللہ عنہ اپنی مسند میں نقل فرماتے ہیں۔ مجموعہ حضرت علی سے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ رسول ﷺ نے صحابہ رضی اللہ عنہ کے مجمع میں فرمایا عشاء کی نماز پڑھا کہ مسجد حرام میں سورہ تھا کہ یکا یک آنے والے نے مجھے آکر جنگایا اور میں نے جب دیکھا تو رات سورج کی طرح چمک گئی ہے اور جب ریل علیہ السلام نے مجھے کہا۔

خوا! معراج کی رات کو میں نے صحابہ کو عشا، کی نماز دیرے سے پڑھائی۔ پھر جب ریل علیہ السلام میرے پاس آئے۔ انہوں نے مجھے کہا کہ چلنے والے مجھے برائی کے پاس لے آئے۔ برائی نے کچھ سستی کی۔ انہوں نے اس کا کان مردہ اور مجھے اس پر سوار کیا۔ ہم مدینہ میں پہنچ۔ جہاں موسیٰ علیہ السلام حسخت کے پاس پھر سے تھے پھر بیت اللہم جہاں موسیٰ علیہ السلام پیدا ہوئے۔ پھر بیت المقدس کو پہنچے وہاں پیاس گئی۔ دو دفعہ، شہد اور شراب کے برتن آئے۔ میں نے دودھ کو لیا۔ ایک بزرگ تکیہ لگائے پہنچنے تھے۔ انہوں نے کہا کہ آپ فطرت کو پہنچ، راستے کو پہنچ پھر میرے سامنے جنم جھلتی ہوئی ایسی گئی۔ پھر میں جب واپس لوٹا مکہ کی طرف تو راستے میں ایک قافلہ مجھے ملا ان کا اونٹ گم ہو گیا تھا۔ وہ اسے تلاش کر رہے تھے۔ میں نے انہیں آواز دی۔ انہوں نے میری آواز کو پہچان لیا کہا یہ تو محمد ﷺ کی آواز ہے۔

پھر جب میں مکہ پہنچا، صبح کو ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے واقعہ بیان کیا۔ انہوں نے کہا کہ راتیں رات ایک میینے کا سفر طے کر آئے۔ انہوں نے کچھ بیت المقدس کی نشانیاں پوچھیں۔ اللہ تعالیٰ نے وہ نشانہ میرے سامنے کر دیا۔ میں نے وہ علامات بتلائے۔ کفار نے جب میرے بارے میں یہ سنائیا کہ ایسا شخص کہہ رہا ہے کہ میں راتیں رات شام بیت المقدس سے ہو کر آگیا ہوں۔

فرمایا سنو کہ تمہارا قافلہ مجھے راستے میں ملا ہے۔ گندمی رنگ کا اونٹ تھا۔ اس پر دو سیاہ اور سفید بوری لدی ہوئی تھی۔ اس کی ایک منزل قلاں جگہ ہو گئی اور ایک منزل فلاں جگہ ہو گئی تو لوگ دو پھر کو شہر سے باہر بھاگے وہاں اس قافلے کو دیکھا تو وہ اونٹ سب سے پہلے تھا۔ یہی حدیث بہت سی کتابوں میں ہے۔ حضرت امام محمد باقر رضی اللہ

اہدالا بادن دنور ہیں گے وہ بھی ہم سے جدا ہوں گے۔ پھر تمام انبیاء علیہ السلام جمع کئے گئے۔ جب میل علیہ السلام نے مجھے امامت پر کھلا آیا۔ ہیں نے تمام انبیاء کو تمہارے پر ھاتا۔ تمام نے یک زبان کہا کہ اب جما، اور مددہ اللہ سے پورا ہوا۔ جو تم نے میثاق کے دن کو کیا۔ فرمایا مجھے تمام انبیاء کی شکھیں یاد ہیں۔ پھر مجھے جریل علیہ السلام نے آہان اول کی جانب پڑھایا پھر آہان کا دروازہ کھلایا گیا۔

فرقلقوں کا دیکھنا اور جریل علیہ السلام کا جواب، یہاں کوئے۔ پھر فرمایا کہ مجھے ایک بہت بے قدر کا آدمی بیخا ہوا وحھاں دیا۔ جس سے دائیں ہیں مخلوق کے الدب و ایش ہیں۔ وہ دائیں دیکھ رہے ہیں، ہیں میں دیکھ رہے ہیں۔ میں نے پوچھا جریل علیہ السلام یہ کون ہیں۔ عرض کیا کہ یہ آدم علیہ السلام ہیں۔ پھر میں نے پوچھا کہ یہ رہ کیوں رہے ہیں؟ اور ہنس کیوں رہے ہیں۔ جواب ملا کہ قیامت تک کی پیدا ہونے والی اولاد حضرت آدم علیہ السلام کے پاس بیٹھی ہے۔ دائیں جانب والے جنتی ہیں اور دیگر دائیں جانب والے جنتی ہیں۔ اس لئے اپنی دائیں جانب دیکھ رہ خوش ہوتے ہیں اور دیگر دائیں جانب دیکھ رہے ہیں۔ پھر تو ایک نہر دھھاںی دی جس میں اوتا اور مرچان کے موٹی تھے۔ اسی نہر دیکھا میں بھی نہ دیکھی اور نہ ہوئی۔

نہر میں دودھ سے سفید، شہد سے زیادہ بیخا خوش بومشک غیر سے بھی زیادہ میں نے اس سے ایک ٹکاں پیا۔ آگے چلا تو میں نے دیکھا کہ ایک تانبے کا کڑاہ ہے اس میں بھنا ہوا گوشت ہے۔ لوگ اس کے پاس بیٹھے ہیں لیکن کھانہ نہیں رہتے۔ پوچھا جریل یہ کون ہیں؟ جواب ملا کہ آپ کی امت کے یہ یک بخت لوگ ہیں۔ پھر تھوڑا سا آگے ہوا تو وہاں سڑا ہوا بدر بودا ر گوشت دیکھا اور مزدرا ر گوشت ان کو کھلایا جا رہا ہے۔

تمام رسولوں کے انقلاب رسول اللہ نے یہ رات آپ ﷺ کو متبرکی ہے۔ پھر آپ ﷺ کے سی کوئی تھی اور مجھے براق پر بھایا۔ پہلے ہیر ابراق پیش (مدینہ) سے گزرے۔ وہاں مجھے درکوت غل پر ھاتے گئے۔ پھر براق پر سوار ہوا۔ براق نچر مہاتھ کان، بہت بے تھے وہ اتنا تیز تھی کہ نکاہ سے بھی زیادہ تیز، پھر وہ مدینہ کی طرف کیا۔ وہاں ایک درخت کے پاس رکے۔ وہاں جریل علیہ السلام نے عرض کی کہ موسیٰ علیہ السلام اپنی بیانی سے ساتھی ای جملہ آتے تھے اور یہ وہ درخت ہے جس سے ہوئی علیہ اسلام کو رب العالمین کی نہاد ہوئی۔ پھر نہیں پڑھا اس کے بعد براق پر سوار ہوا۔

پھر وہ نہر دیکھنا سے آزرا۔ وہاں بھی نہیں پڑھتے پھر بیت الحرم میں پھر اس کے بعد براق پر سوار ہوا۔ کچھ بھی راستہ آئے گز راتو نجھے ایک آوازی سنائی دی۔ وہاں میں نے خیال کیا کہ جواب دیکھنے کیا جائے گز راتو ایک اور آواز آئی۔ وہاں بھی جواب دینے کا خیال کیا مگر جواب نہ دی۔ پھر بیت المقدس کے پاس پہنچا۔ براق سے اتر اجہریل علیہ السلام نے براق و پتھر سے بندھا مجھے بیاس لی۔ ایک ہر تن دو دھن کا، شراب کا اور پانی کا آیا لیکن میں نے دو دھن پیا۔ بولنے والے نے کہا کہ فطرت کو پہنچ۔ اگر آپ پانی پی لیتے تو امت فرق ہو جاتی۔ اگر شراب پی لیتے تو آپ ﷺ کی امت گمراہ ہو جاتی۔ پھر مجھے بیت المقدس میں لے جایا گیا۔ صحرہ کے پاس تمام جنت کی نوریں بیٹھیں۔ مجھے کہا گیا کہ یہ نوریں ہیں۔ ان سے سلام فرمائیے۔ میں نے انہیں سلام کیا۔

پوچھا کہ تم کس کے لئے ہو۔ جواب دیا کہ ہم تمہاری امت کے ہوئیں مددوں کے لئے ہیں۔ وہ جمارے پاس آئیں گے۔ ہم انہیں خوش رکھیں گی۔ وہ

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں جبیب اللہ ہوں۔ بجز میرے کوئی بھی جبیب نہیں۔ مجھ پر قرآن اتارا گیا۔ یہ ام الکتاب کی بھی ام الکتاب ہے۔ اس میں بے بہا علوم ہیں۔ مذکون کی ابتداء ہے اور نہ جنم کی ابتداء۔

اس نے تمام شریعتوں کا منسوب شرود پا۔ پھر مجھے ساتویس آسمان تک چڑھایا گیا۔ وہاں میری ملاقات حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ہوئی۔ جو بیت المغور کے پاس تکیہ لگائے بیٹھے تھے۔ وہ میری شکل کے تھے۔ پھر مجھے جنت میں داخل کیا گیا تو وہاں مجھے جو ہتھیں کی آہت کی آواز سنائی دی۔

میں نے پوچھا یہ آواز کیسی ہے؟ جواب ملا کہ یہ تمہارے بلال رضی اللہ عنہ کے جو ہتھیں کی آواز ہے پھر فرمایا کہ جنت کی ہوا نہیں۔ جنت کی خوبی ایسی تھی جو دنیا میں کبھی نہیں ہوگی۔

فرمایا میں نے جنت کی آواز سنی۔ پہلے جنت اللہ کی سیع کرتی تھی اور یہ کہتی تھی کہ اے اللہ میرے پاس انعامات کا ذیہر لگ گیا ہے اور ہر چیز و افر مقدار میں ہے تو اب میری حضرت کو پورا کر جواب ملا کہ میرے نیک بندے مرد اور عورتیں وہ تمہارے اندر داخل کے جائیں گے۔ تھوڑی سی دیر ہے۔ پھر مجھے اپنی امت کے ہر فرد کا جنت میں گھردکھایا گیا۔

مومنوں کی حوریں مجھے دکھائی گئیں کہ یہ فلاں کو ملیں گی اور یہ فلاں کو ملیں گی۔ پھر فرمایا: میں نے اپنے ہر امتی کے گھر دیکھے۔ ان کے مکانوں کے دروازوں پر نام لکھے تھے کہ یہ فلاں بن فلاں کا مکان ہے۔ نیز آدم علیہ السلام سے لے کر عیسیٰ روح اللہ تک جتنی امتیں ہیں ان میں سے ہر مومن کا گھر دیکھا۔ فرمایا اے ابو بکر رضی

پوچھا یہ کون ہیں؟ جواب ملا کہ یہ تمہاری امت کے ہدکردار لوگ ہیں۔ جو حرام کھاتے ہیں۔ پھر مجھے دوسرے آسمان پر چڑھایا گیا۔ وہاں میری ملاقات حضرت اور میں علیہ السلام سے ہوئی۔

پھر تیسرا آسمان پر حضرت یوسف علیہ السلام سے، چوتھے آسمان پر حضرت میکا علیہ السلام سے اور یہاں پر میری ملاقات حضرت داؤد علیہ السلام اور سلیمان علیہ السلام سے ہوئی۔

حضرت داؤد علیہ السلام نے کہا کہ مجھ پر اللہ تعالیٰ نے بہترین کلام اتارا۔ میری آواز سن کر پھر موم ہو جاتے ہیں۔ حضرت سلیمان علیہ السلام نے کہا کہ مجھے اللہ تعالیٰ نے پرندوں کا علم عطا کیا۔ ہوا میں میرے تابع کر دیں۔ روئے زمین کی تمام یادشاہت مجھے عطا ہوئی اور یہ بڑا فضل تھا۔ فرمایا ان کی شکھیں بتاؤ؟ فرمایا: داؤد علیہ السلام کی شکل یوں تھی جیسے کہ میرے چچا زاد جعفر طیار ہیں اور سلیمان علیہ السلام حضرت عثمان کی شکل سے مشابہ ہیں۔

پھر فرمایا میں چھٹے آسمان پر چڑھا۔ وہاں میری ملاقات حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے ہوئی۔

فرمایا موسیٰ علیہ السلام کا گندمی رنگ تھا اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا رنگ سفید، موسیٰ علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ کو توریت عطا فرمائی۔ فرمایا موسیٰ علیہ السلام تیز بولتے تھے۔ فرمایا میر القب کلیم اللہ سے پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا کہ میں کلمتہ اللہ ہوں۔ مجھ پر انجلیں اتاری گئی۔ میں مٹی میں پھونک مار کر پرندہ بنادیتا تھا۔ بجز میرے کلمتہ اللہ آدم علیہ السلام کی اولاد سے کوئی نہیں ہوا۔

الله عن تیر انکل بھی دیکھا تین میں عمر رضی اللہ عنہ کے انکل میں پہنچا تو باب اندر واصل نہ ہوا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کی کہ کیوں داخل نہ ہوئے فرمایا: و باب تمہاری ہوئیں نہیں ہوئی تھیں۔ مجھے حیا آئی۔ پھر فرمایا کہ میں نے عمان رضی اللہ عنہ کا اور علی رضی اللہ عنہ کا گرد دیکھا۔ فرمایا جس طرح دنیا میں لوگ خوش لئتے ہیں۔ جنت میں بھی نہیں۔

فرمایا پھر میں نے ایک اور ترددی تھی اس نے مجھے کہا کہ میں نے سا بے کہ میرے لئے بدل رضی اللہ عنہ مقرر کیا ہے میں وہ تو کالا ہے۔ فرمایا: میں نے مسکرا کر کہا کہ تو مسکرا کر دیجئے قبول و کر۔ وہ اللہ اور رسول ﷺ کا بہت دوست ہے۔ پھر فرمایا کہ میں جیسے اپنے خاندان میں رہتے ہیں تو جنت میں بھی ان کی اولادوں اور خاندانوں کو اسکا درجہ جائے گا۔

وہاں بہتر شہر بھیں گے۔ مجھے جنت میں تمام انعامات اور خزانے دکھائے گئے۔ جو آج تک نہ کسی آنکھے دیکھے اور شدی کسی دل نے گمان کیا ہے۔

فرمایا: وہ ختم ہونے والے نہیں وہ داغی ہیں۔ فرمایا جنت کے اندر خوب سیر کیا فرمایا۔ ہر نبی کی امت اپنے نبی کے ملائی میں رہتے ہی۔ جنت زیور وہ ہے ہو کی کسی کی بجزی میرے۔ میری امت ایک حصہ جنت میں ہوگی اور ایک حصہ سارے نبیوں کی امتیں ہوں گی۔

میری امت سب سے انکل ہوئی کہ ان کا امام قرآن ہے۔ میری امت کے لئے جنت خواہش سرہی ہے۔ فرمایا پھر میں نے جنم کی غم ناک آواز سنی اور وہ کہ رہی تھی کہ اے اللہ! میرے شعلہ جل رے ہیں اور مجھ میں شعلے و افر مقدار میں موجود

تیں اور غصہ بے بہا موجود ہے اب تو مجھے بھر جاؤ۔۔۔ حکم دواں کو فارود، مشہد میں اور بے ایمانوں سے بھر دوں گا۔

پھر مجھے جہنم دکھائی گی۔ ہر جہنمی کی جگہ پر اس کا نام لکھا ہوا تھا کہ یہ فلاں بن فلاں کی جگہ ہے۔ آدم سے لے کر قیمت تک کے آنے والے لوگ موہن مرد اور موہن خود میں ہو جنت میں ہوں۔ ایک ایک کا ہم یاد ہے۔ اسی طرح آدم سے لے کر قیمت تک کافروں اور مشکل کوں۔ نہ میاد ہو گئے جو جہنم میں رہیں۔

پھر فرمایا: جہنم بند ہو دی کی۔ پھر میں نے ایک واوی دیکھی۔ وہاں کچھ لوگوں کے نامن تابے کے ہو گئے تھے۔ وہ اپنے ہوتھوں کو ادھر کاتے جاتے تھے اور ادھر پہنچتے جاتے تھے۔ پہچایا کون لوگ یہ عرض کیا یہ آپ کی امت تے فائدہ باز ہے، یہ۔ پھر مجھے سدرا لمنٹی تک چڑھا یا کیا۔ اس کے بے بہا پتے تھے۔ اس کا ایک پتہ میری تمام امت کوڈھاں پ لیتا۔ پھر مجھے ایر رحمت نے اپنی آنکھوں میں لیا اور اللہ تعالیٰ کی ذات میرے قریب حصہ قدر دو لکھاں اس سے بھی زیادہ قریب ہوئی۔ مجھ پر پہچاس نمازیں فرض ہوئیں۔ پھر موہن ملیے السلام کے پاس آنے جانے کا ذکر ہے۔ جب وہ پس بیت اللہ میں پہنچا تو واقعات جب کمار کو بیان کئے تو انہوں نے شور و غل کیا۔ مذاق کیا۔ میں بیت اللہ سے نکل کر آرہا تھا تو جب یہ واقعات کا شور ہوا۔ تمہیں معلوم ہے کہ کچھ لوگ جو میرے پیچھے نماز پڑھتے تھے انہوں نے نماز پڑھنا چھوڑ دیا۔ ابو جہل میرے پیچھے آپنچا۔ میں خاموش بیٹھا تھا کہا کہ کوئی نبی ہات۔ میں نے کہا باب! کیسے، میں راتوں رات بیت المقدس سے ہو رہا آیا ہوں۔ اس نے پھر تمہاروں کو بہا کر کیا۔ وہی مات کہو جو سلے کہ رہتے تھے۔ فرمایا تھی مات جسمائی نہیں حاصل۔ میں

أَوْ أَدْنَى ۝ فَازْخَيَ الَّى عَبْدَهْ مَا وَحْيٌ ۝ مَا كَذَبْ  
الْفَوَادُمَا رَأَى ۝ افْتَمَرْوَنَهْ عَلَى مَا يَرِى ۝ وَلَقَدْ رَأَهُ تَرْلَهْ  
أَخْرَى ۝ عَنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهَى ۝ عَنْدَهَا جَنْتَ  
الْمَاوِى ۝ إِذَا يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى ۝ مَازَاغْ  
الْبَصَرُ وَمَا طَغَى ۝ لَقَدْ رَأَى مِنْ أَيَّاتِ رَبِّهِ الْكَبْرَى ۝

ترجمہ:

اے حبیب پاک ﷺ اور قسم ہے اس ستارے کی جو وہ اپس اونٹا ہے یا جھکتا ہے۔ تمہارا صاحب اپنی محبت کے راستے میں گم ہوا ہے۔ اس سے الگ نہیں ہوا اور نہیں بات کرتا اپنی خواہش سے اور نہیں ہے وہ جو وحی کی جائے سکھایا اس کو خخت طاقت والے نے جو زور آور تھا۔ پس وہ کھڑا ہوا آسمانوں کے بلند کناروں پر پھر وہ اتر آیا بقدر دو کمان کے بلکہ اس سے بھی زیادہ قریب پس وہی فرمائی اپنے عبد مقدس جناب محمد رسول ﷺ پر جو وحی کی گئی۔ جو اس نے فرمایا اپنے حبیب کے دل پر جھوٹ نہیں کہا۔ کیا پس تم جھکڑا کرتے ہو۔ اس پر جو میرا حبیب ﷺ دیکھتا ہے اور البتہ اس نے تو ایک بارے اترتے ہوئے اور دیکھا اس کے پاس سدرۃ المحتشمی ہے۔ اس کے پاس جنت الملاکی ہے۔ وہ سدرہ کوڑھا پنے ہوئے ہے۔ اس میں بھاری چیز ہے۔ اس کی نگاہ نہ بھکی اور نہ ثیرھی ہوئی۔ یقیناً اس نے اپنے رب کی نثیبوں میں سے بڑی خاص نشانی دیکھی۔

نے واقعہ سنایا کہ میں بیت المقدس سے راتوں رات ہو کر واپس آگئی ہوں۔ لوگوں نے تالیاں چیت کر ہنسنا شروع کر دیا۔ ان میں سے کافی لوگ بیت المقدس آتے جاتے رہتے تھے۔ وہ حالات کو زیادہ جانتے تھے۔ انہوں نے کہا کہ ہم بیت المقدس کے حالات پر چھتے ہیں۔ بتاؤ گے؟ مجھے ذرا سی کہراہت ہوئے تھی۔ جب انہوں نے یہ پوچھا کہ اس کے شفیر، کریم مکرم اور دروازے کتنے ہیں؟ تو یہاں یک مسجد حضرت عقیل گھر کے سامنے رکھ دی گئی۔ انہوں نے جو کچھ بھکی پوچھا میں نے انہیں بتا دیا۔ تو لوگوں نے کہا کہ حضرت محمد ﷺ کی بات حق ہے۔ وہ لوگ جو آپ ﷺ کے پیچے نماز پڑھنا چھوڑ گئے تھے۔ ان کو قتل کر دیا گیا یاد رہے کہ یہ حدیث تو اتر ہے۔ اس کا کچھ حصہ نسائی شریف میں بھی موجود ہے۔ اس میں کفار کا سوال کرنا اور آپ ﷺ کا کریم شفیر بتانا یہ اس امر کی دلیل قطعی ہے کہ آپ کا معراج بسمانی ہوا۔ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ کی تفسیر میں ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ یا رسول ﷺ کے سورۃ بنی اسرائیل کے علاوہ کوئی اور آیت بھی معراجی کے حق میں ہے۔ حضور ﷺ نے سورۃ نجم کی آیات تلاوت فرمائیں:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝

وَالْأَجْمَعُ إِذَا هُوَى ۝ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ۝  
وَمَا يَنْطَلِقُ عَنِ الْهُوَى ۝ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوْحَى ۝  
عَلِمَهُ يَشَدِّدُ الْقُوَى ۝ ذُوْمَرَةٌ فَاسْتَوْى ۝ وَهُوَ  
بِالْأَفْقِ الْأَعْلَى ۝ ثُمَّ ذَنَا فَسَلَّى ۝ فَكَانَ قَابَ قُوَّسَيْنَ

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق میں سے جس کی قسم اخلاقی اخلاق کرتا ہے۔ لیکن مخلوق سوائے خالق کے کسی کی قسم نہیں اخلاق کرتی۔ نیز فرمایا کہ قرآن کی قسم اخلاق یا اسی ذات کی قسم ہے کیونکہ قرآن اس کی صفت ہے۔ حدیث بیان کرتے ہیں حضرت علیؓ کے مجموعہ سے:

رسول ﷺ نے فرمایا کہ لوگو! تم سوائے خالق کے اس کی قسم اخلاق یا اس کی صفات کی۔ میں نے پوچھا کہ کیا قرآن کی قسم اخلاقی جائیں ہے؟ فرمایا باب! وہ تو اس کی صفت ہے۔ امام شہاب بن زہری اسی کے قالیں:

**ماضل:**

فرماتے ہیں ہماری لغت عربی میں اس کے پند معنی ہیں۔ راتے سے بھکن اور محبت میں گم ہونا اور ناواقف ہونا۔

فرمایا کہ بغیر کرنے اس کے معنی محبت میں گم ہونے کے لئے جا سکتے ہیں۔

**غوی:**

یغوری، غواؤ سے مشتق ہے۔ اس کے معنی لغت عرب میں چھوڑنے کے ہیں۔ اصطلاح میں بھکنے کے ہیں۔ ان معنوں سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ نبی پاک ﷺ کا علم کامل ہے اور آپ کی شریعت تمام ادیان پر حاوی ہے اور آپ جس شریعت کے شارع ہیں اس شریعت کو دوام ہے۔ نبی پاک ﷺ یہودی اور نصرانی تمام راست باطل قرار دے کر آپ اپنی شریعت میں کامل رہے۔

مسند امام زہری میں ہے کہ حضرت عبد اللہ ابن عامر ابن العاص حضور پاک کی ہر بات کو یاد کرنے کی غرض سے لکھ لیا کرتے تھے، فریشیوں نے کہا کہ محمد ﷺ کو

یہ ہے لہ سورة جم کی ابتدائی آیات اس میں معراج شریف کا اور واقعہ ملتا ہے۔ علماء مفسرین نے اس کی کافی تفسیر کی ہے اس تاب میں فتنہ اس آیت کی مختصر تفسیر میں کہ مکمل بحث اپنی تفسیر "معراج مثیہ" پارہ 27 میں خوب بحث ہوئی اور اسی طرح "نہیں امدادیں" کی پہلی آیت کی تفسیر بھی خوب اپنی تفسیر میں مرور کیا اور "معراج کی اصل حقیقت فتنہ کی تفسیر سے پڑیں۔ یا ایک مختصر ساجائزہ ہے۔

### سورہ نجم:

یہ آن مجید میں عظیم الشان سورۃ ہے۔ جب یہ نازل ہوئی تو مشرکین نے اسے سن راجحہ میں اگر گھنے شتم آئی تجمع نجوم ہے۔ شتم ستارے کو کہتے ہیں۔ اس ستارے سے مراد علماء مفسرین نے نئی گروہ ہیں:

1۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اس سے مراد ہیں کا ستاد و مراد یعنی ہیں اور حضرت عبد اللہ ابن مسعود بن ابی داؤد عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہم کا اس میں اختلاف ہے۔ اہن سعوہ رضی اللہ عنہ کے زادیک اس سے مراد قرآن ہے اور ابن مسعود رضی اللہ عنہے زادیک یہ ہے کہ یہ خاص مشرکین کو تفسیر ہے۔ کیونکہ وہ ستاروں کی روشنی پر ترجیح دیتے تھے۔

ابن مسعود نے اس سے مراد قرآن یا ہے۔ آگے سورۃ واقعہ میں اس امر کو بیان کیا گیا ہے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ نے اس سے مراد بیوت لی ہے۔ بہر حال اس کی بہت لبی تزییر ہے۔ اذا ہوی حموی کے معنی لغت میں اوئٹے کے ہیں اور علماء مفسرین نے اس کے معنی اوئٹے اور بھکنے کے کئے ہیں اور بجا بدرضی اللہ عنہ نے یہ کہے ہیں:

قسم ہے قرآن کی جو امرا

حدیث میں ہے جس کو بخاری اور مسلم نے نقل کیا ہے کہ حضور پاک ﷺ سے دعا کرتے تھے کہ مجھے جریل کی اصل صورت دکھا۔

حضور ﷺ فرماتے ہیں کہ میں ایک دن گھر سے ہا افق الہمین کی جانب سے ایک نور دیکھا میں رکا یہ گھر واپس آکیا۔ دوسرے دن پھر ایسا ہوا۔ پھر واپس آگئی۔ پھر تیرسے دن مجھے ایک شخص نے کہا کہ میں جریل ہوں۔ میں نے کہا کہ میں تیری اصل شکل دیکھنا چاہتا ہوں۔ کہا کہ اللہ تعالیٰ سے دعا کریں۔ پھر میں نے دعا کی تو مجھے جریل علیہ السلام کی اصل صورت نظر آئی۔ اس حدیث سے وہ یہ کہتے ہیں کہ حضور ﷺ نے جریل علیہ السلام کو دیکھا اور پھر مفسرین یہ کہتے ہیں کہ حضور ﷺ سے جریل کی فضیلت زیادہ ہے۔

لفظ عالم اس میں مبالغہ ہے یہ مبالغہ پایا گیا ہے اس لئے کہ اس فاعل جریل علیہ السلام ہے۔ ظاہر ہے کہ معلم جو ہوتا ہے وہ افضل ہوتا ہے۔ لہذا اس بات سے کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ حضور ﷺ کو جریل نے تعییم نہیں دی۔

معزز کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بعد سب سے بزرگ شخصیت جریل علیہ السلام ہے۔ یہ نکلہ وہ تمام انبیاء کا معلم ہے۔ محمد ﷺ کا بھی معلم ہے۔ اس سے وہ یہ کہتے ہیں کہ لفظ قوی جریل کے لئے ہے۔ یا اللہ تعالیٰ کے لئے ہے۔ اس سے سچا ہے کہ اس کا مرجع اپنی اصل کی جانب اونا ہے یہ علم میں مبالغہ ہے۔ مبالغہ کی حقیقت لفظ شدید ہیں ہے اور ان علماتے مفسرین نے ان علماء مفسرین پر ختنہ لکھتے چینی کی ہے جنہوں نے اس علم کا فاعل اللہ تعالیٰ کو لیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ یہ قرآن کے ساتھ زیادتی ہے۔ اس کا فاعل انہوں نے اللہ تعالیٰ کو لیا ہے اور نہیں ان کے بارے میں کوئی دوسری آیت کی تائید میں ہے۔ جب کہ اس آیت کی تائید میں وہ آیت موجود ہے کہ جس سے جریل علیہ السلام کو ذی قوہ فرمایا گیا ہے۔

غصہ بھی آجاتا ہے تو نہ لکھا کر۔ میں نے یہ بات حضور ﷺ سے عرض کی۔ فرمایا تم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان پاک ہے۔ سو اسے حق کے میری زبان سے اور کچھ نہیں لکھتا تو اسے لکھ لیا کر۔ یہ حدیث سنن ابو داؤد میں موجود ہے۔ یاد رہے کہ نبی پاک ﷺ کی زبان سے جو کلمہ لکھا وہ وہی الہی ہے۔

حضرت سیدنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ اپنی خواہش سے کبھی نہیں بولے تھے۔ جو بولتے تھے وہ وہی الہی تھی۔ آپ ﷺ کا چنان پھرنا، میتحدا اٹھانا۔ سب وہی الہی ہے۔

وہی کی دو شیئیں ہیں۔ وہی مسلو و غیر مسلو وہی مخلوق آن ہے اور جو آپ بقیہ کلام فرماتے ہیں وہ غیر مسلو ہے۔ حدیث پاک وہی غیر مسلو ہے۔

حضرت امام محمد پیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مجموعہ میں ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ آپ ﷺ ہم سے بیٹھتے بھی ہیں مذاق بھی فرماتے ہیں کیا وہ بھی لکھ لیا کریں۔ فرمایا ہاں! میری زبان سے کبھی نہ حق نہیں لکھا۔

اب لفظ علّمہ شدید القوی اس سے مراوکیا ہے۔ علماء مفسرین کے کئی گروہ ہیں۔ یہ علم فاعل سے اور مفسرین نے اس کا فاعل جریل علیہ السلام کو کہا ہے اور ہو کی ضمیر حضور پاک ﷺ کی طرف مریع ہے۔ جن مفسرین نے علم کا فاعل جریل علیہ السلام کہا ہے ان کی دلیل شدید القوی ہے کیونکہ یہ قوی اور قریب جریل علیہ السلام کی صفت ہے۔

قرآن میں اور جامہ اعلان ہے کہ بُشَّرَ يَقْرَأُ آن ایک بزرگ فرشتے نے اتارا ہے جو کہ طاقت والا ہے۔ اس آیت سے ذی قوت ہے۔ یہ ذی قوت جریل ہے اور وہ یہ کہتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ نے جریل کی اصل صورت کو دو مرتبہ دیکھا۔

نہیں ہے۔ اشارے اور کتابے ہیں۔ ادھر مائی صاحبہ کے دلائل میں دو آئینے نہیں ہیں۔

ہم یہ کہتے ہیں کہ فاوہ خی الی عبدہ ما اؤخی یہ بھی حکم قرآن ہے اگر کوئی یہ کہے کہ تم ان دو آئینوں کا کیا جواب دو گے؟ جب اس میں صراحت وارد ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی سے کلام نہیں فرماتا یعنی بلا جا ب اس میں حر مطلق ہے کہ کوئی بشریت ذات سے بلا جا ب کلام نہیں کر سکتی۔ اور شہری کسی کی آنکھ اس کو دیکھ سکتی ہے تو تم مطلق کا انکار کیسے کرو گے؟

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں چاہے اس کے مقابل جتنی روایات ہوں۔ ان کی کوئی وقعت نہیں۔ نہ ہی آنحضرت ﷺ کے بارے میں کوئی ایسی نص ہے جس سے آپ نے اللہ تعالیٰ کا دیدار کیا ہے۔

ادھر مکالمہ یہ ہے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ سے کہا کہ تم قرآن کے سب سے زیادہ ماہر ہو کوئی ایسی نص پیش کرو جس میں حضور ﷺ کا ظاہری دیدار کرنا ثابت ہو۔ حضرت علی الرضا نے یہی آیات تلاوت کیں۔ فاوہ خی الی عبدہ ما اؤخی فرماتے ہیں کہ میں نے جم غیر صحابہ رضی اللہ عنہ میں اس کی بابت پوچھا کہ اس سے مراد کیا ہے۔ فرمایا کہ جب میں نے سدرہ المنشی سے ان عجائبات کو دیکھا۔ اس کے بعد مجھے رحمت نے ڈھانپ لیا اور میری جانب وہی کی گئی، میں قریب ہوا پھر مجھے حکم ہوا کہ پھر یہ تیرا رب تھہ پر رحمت بھیج رہا ہے۔ یہ آواز ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی تھی۔

میں نے اپنے رب کو بلا جا ب دیکھا۔ مجھے فرمایا گیا کہ صبیب ﷺ نے میری رحمت اور میری ذات تیرے لئے ہے اور آج یہ دیدار صرف تیرے لئے ہے۔ فرمایا جست میں ہر موسم کو میرا دیدار ہو گا۔

ارشاد بے الدفر ماتا ہے اور یہ کسی شرک کے لئے نہیں اللہ اس سے کلام کرتے یا وہی کے ذریعے یہ پرده کے ذریعے۔ فرمایا جب اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد ﷺ کو اپنا دیدار دیا ہے تو یہ خبر قرآن میں کیوں کرداری؟ اگر وہی ہے تو یہ خبر حق ہے۔ حق سے گریز کرنا ناحق ہے۔

حضرت علی نے آیت ۳۷م دنا پڑھی۔ مائی صاحبہ نے فرمایا یہ جبریل علیہ السلام کو دیکھا ہے۔ پھر حضرت جبریل علیہ السلام نے آگے پڑھا فاوہ خی الی عبدہ فرمایا بھلا یہ تائیں کہ اس میں جبریل علیہ السلام بھی تھا۔ مائی صاحبہ نے فرمایا نہیں تو۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہم مراد کو پہنچے۔ فرمایا آگے ہے: مَا كَذَبَ الْفُوْذَا سے مراد کیا ہے۔ مائی صاحبہ نے فرمایا یہ بھی جبریل علیہ السلام کو دیکھا ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اگر جبریل علیہ السلام کو دیکھا ہے تو پھر اس واقع میں جبریل علیہ السلام بھی تھا۔ بعض نجیبوں نے فاوہ خی کی ضمیر جو ہے اس کا عطف جبریل علیہ السلام کی طرف کیا ہے۔

عبد القاہر جرجانی نے ایک نجوی قاعدہ بیان کیا ہے جو بہتر ہے۔ کیونکہ اگر داؤخی ہوتا تو ضروری عطف قاب قو میں پر ہوتا۔ لیکن یہاں اوادنی پر کلام تام ہے۔ آگے دوسرا جملہ شروع ہے اس کا اس سے کوئی واسطہ نہیں۔

جن لوگوں نے جبریل علیہ السلام کو مراد لیا ہے۔ انہوں نے ان تمام آیات سے مراد جبریل علیہ السلام کو لیا ہے۔ لیکن جو اس کے خلاف ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ نہیں اس میں لفظ شدید ہے۔ اس سے مراد اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ لیکن بعض مفسرین نے یہ کہا ہے کہ اوادنی اس سے جبریل علیہ السلام ہے۔ آگے کلام سے مراد اللہ تعالیٰ کی ذات ہے یعنی بعض نے یہ کہا ہے کہ روایت تبلی اللہ تعالیٰ سے ہے۔ بعض نے روایت عینی مراد لیا ہے اور روایت عینی کے متعلق مفسرین فرماتے ہیں کہ قرآن سے کوئی ظاہری

جب تم پر تسلیم کرتے ہو کر حضور ﷺ جنت میں داخل ہوئے۔ جب جنت میں داخل ہوئے تو جنت کے تمام انعامات کو بھی دیکھا ہوگا۔ جب تمام انعامات کو دیکھا ہوگا تو دیدار کا وعدہ بھی جنت کا ہے۔ جب ساری دنیا کے جانے سے پہلے اللہ تعالیٰ نے اپنے صبیب ﷺ کو پہلے جنت دکھائی اس میں جو انعامات ہیں وہ بھی دیکھائے اور اپنے دیدار کا مشاہدہ بھی کرایا کیونکہ یہ ضروری ہے کہ جنت کے اندر ضرور دیدار ہوتا ہے۔

یہ لازم و ملرووم ہے۔ پھر یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ حضور ﷺ جنت میں جا کر جنت کے انعامات کو دیکھ کر دیپس لوٹیں اور دیدارِ الہی نہ کریں۔ تو پھر اس آیت کا حکم اور اس کی خبر کیسے صادق ہوگی۔ اس لئے سر کا ﷺ کو سب کے جنت میں داخل ہونے سے پہلے آپ ﷺ کو جنت دکھائی گئی تب آپ ﷺ نے جنت پہلے دیکھی اور دیدار کا مشاہدہ کیا۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے آیت پڑھی کہ وہی آیت جس میں یہ ہے کہ کافی منہ رونق دار ہوں گے وہ اپنے رب کو دیکھتے ہوں گے تو اللہ تعالیٰ نے پہلے یہ وعدہ حضرت محمد ﷺ سے پورا کیا۔ ان کو معراج کی شب جنت دکھائی اور جنت کا اصل اس کا دیدار ہے۔

مالی صاحب نے سن کر فرمایا: و اللہ علیٰ تو حق ہے کہ قیامت میں جنت میں بھم سب اللہ کا دیدار کریں گے۔

ما کذب الفُؤُدْ مَارَى افْتُمُونَةَ عَلَى مَايُورِى ۵ پر بحث:

ما کذب الفُؤُدْ کا عطف فَأوْحى پر ہے کیونکہ کذب فُل ہے اور فُؤُدْ فاعل ہے اور اس کے اندر معمول چھپا ہوا ہے۔ یعنی کذب کا مفعول جو ہے بعض نے اسے معمول لہ کہا ہے اور مراد ذات باری تعالیٰ ہے۔ یعنی آپ ﷺ دل پر کذب کی نظر نہیں اور آپ ﷺ کا دل تمام انبیاء سے ممتاز اور برگزیدہ ہے۔

یہ بات سن مرالی صاحب نے فرمایا چلو حدیث تو آپ نے بیان کر دی تو قرآن میں اللہ تعالیٰ نے ایسا کیوں نہیں فرمایا؟

حضرت علی رضی اللہ عنہ جواب میں فرماتے ہیں کہ میں آپ سے سوال کرتا ہوں کیا قرآن نے یا علان فرمادیا ہے کہ کسی بشر کے لئے یا لاکن نہیں کہ اللہ تعالیٰ اس بے کلام کرے یا پرده کے ذریعہ اور جگہ جوارشاد ہے کہ اسے کسی کی آنکھ نہیں دیکھ سکتی۔ وہ ہر ایک کو دیکھتا ہے۔ یہ مطلقانگی ہے۔ لیکن جہاں یہ وعدہ ہے اور انگی کا وعدہ ہے اور وہاں یہ ہے کہ کافی منہ رونق دار ہوں گے۔ وہ اپنے رب کو دیکھتے ہوں گے۔ فرمایا اس وقت مومن ذات پاک کو بلا حجاب دیکھیں گے یا نہیں؟ تو مالی صاحب نے جواب دیا کہ اس میں کسی کو کوئی شک نہیں وہ لازماً بلا حجاب اپنے رب کا دیدار اپنی آنکھوں سے کریں گے۔ فرمایا دونوں وعدے ہیں اور دونوں مطلق ہیں۔ ایک مطلق کو دوسرے مطلق پر ترجیح ہوتی ہے۔ کیونکہ دیدار کی انگلی ہے تو اس کے اثاثات کا ثبوت بھی موجود ہے۔ لیکن فرمایا یہ دیکھیں کہ نبی پاک ﷺ نے جنت کو دیکھا کہ یہ قرآن کہہ رہا ہے اور جنت میں پھر اب الاباذ زندگی ہے۔ جب جنت کو دیکھا تو جنت کی جو اصل ہے وہ دیدارِ الہی ہے۔ فرمایا کہ اس دنیا میں اس کو کوئی نہیں دیکھ سکتا لیکن جنت اس دنیا میں نہیں۔ جب سرکارِ دنیا ﷺ اس دنیا کو پا کر کے اب عالمِ اخروی میں تشریف لے گئی یعنی قیامت سے پہلے اس عالم جنت کا آپ کو سیر کر دیا گیا۔

جب جنت کا سیر کرایا تو جنت کے تمام انعامات بھی دکھائے اور دیدار بھی جنت کی اصل ہے۔ کیونکہ جو جنت میں داخل ہو جائے اس کے لئے تمام جنت کے انعامات ہیں اور وہ جو چاہے اس کے لئے ہے تو جنت کی نعمت جو اصل ہے وہ دیدار باری تعالیٰ ہے۔

کیونکہ سیاق و ساق کے اضطرار سے حضرت امام محمد باقر فرماتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ نے صحابہ کے جمی غفاری میں فرمایا کہ افْتَمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرِي فرمایا۔ کیا بھکڑا کرتے ہو۔ میں نے اپنے رب کو دیکھا۔ اس نے مجھے دیکھا و اللہ میں نے رب کو سر کی آنکھ سے دیکھا۔

اس حدیث سے بھی سر کی آنکھ سے دیکھنا واضح ہو گیا۔

مسلم شریف میں ہے پس بے شک محمد ﷺ نے اپنے رب کو دو مرتب دیکھا۔  
دل کی آنکھ سے اور سر کی آنکھ سے۔

### افتِمارُونَهُ :

اس کا فاعل رب المخلقین ہے اور ہُنُو کی ضمیر حضور اقدس ﷺ کی طرف راجح ہے اور یہ ری کا مضمار کا صیغہ ہے۔ اس میں حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول ﷺ نے فرمایا قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں نبی کی جان ہے جب میں نے اس کو دیکھا تو وہ بہترین صورت میں تھا۔ آسمان کے فرشتے بھکڑا کرتے ہے تھے پوچھا جانتے ہو کہ کیوں بھکڑا کرتے ہے یہی۔ عرض کی اللہ جانتا ہے تو ذات نے اپنا دست قدرت میزے سینے پر رکھا اور مجھے خندک محسوس ہوئی تمام زمین و آسمان کے علم میرے سینے میں ہو گئے مجھ سے کوئی چیز بچپنی نہ رہی۔ میں نے ذات کا سر کی آنکھ سے مشاہدہ کیا۔ یہ حدیث بہت سی کتابوں میں وارد ہے۔ لیکن الفاظ مختلف ہیں۔

امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے اپنی کتاب ”بحرالعلوم“ میں ان ہی علم الفاظ میں نقل کیا ہے اور مستند شیاب بن زہری میں بھی ہے علی مایوسی۔ اس کے اندر آپ ﷺ کے دیکھنے کو حق فرمایا گیا ہے اور انکار بعینہ کی عظمت کا انکار ہے۔

150  
کیونکہ یہاں دل کا ذکر کیوں فرمایا۔ کلام الہی دل پر وارد ہوتی ہے اور دل تمام اعضاء کا بادشاہ ہے اور فرمایا کہ میری چار آنکھیں ہیں دوسری اور دو دل کی جیسا میری سر کی آنکھ دیکھتی ہے۔ ویسے ہی میرے دل کی آنکھ دیکھتی ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے اس ذات پاک کو دو مرتبہ دیکھا ایک مرتبہ دل کی آنکھ سے اور ایک مرتبہ سر کی آنکھ سے جب میں اس کی بارگاہ میں حاضر ہوا تو اس نے میرے لئے ہر چیز روشن کر دی جیسا میں اسے سر کی آنکھ سے دیکھ رہا تھا۔ ویسا ہی دل کی آنکھ سے۔

اس کے مقابل الہی عبده ہے۔

یہ بات تواتر سے ہے کہ وقی بخیر جبریل علیہ السلام کے بے اور معراج کی رات ہوئی یہ وحی مولیٰ اور مولیٰ الیہ جانے۔ تو کذب کا لفظ یہ اس لئے کہ جو کچھ میرا محبوب دیکھ آیا ہے اور دیکھتا ہے۔ اس کو تم جھوٹ سمجھتے ہو کیونکہ میں ذات اعترض سے پاک ہوں۔ یہ میں نے دکھایا ہے۔ ما کذب الفُؤُد مارا ای دیکھو یعنی جو کچھ میرے محبوب کے دل پر ہے تم اس کو جھوٹ جانتے ہو۔ اگر یہ کذب ہو جائے تو اس لفظ ما کے اندر صرف واقعہ معراج نہیں پورا قرآن ہے۔

جب میرا محبوب قرآن کو بیان کرنے میں صادق ہے تو اس واقعہ معراج میں کیسے کذب ہو سکتا ہے۔

مارا ای کے اندر ماضی ہے اور غلی مایوسی کے اندر مضارع ہے یعنی میرا جیب جو دیکھتا ہے وہ حق ہے۔ یعنی یہ ری کے اندر یہاں قطعی ہے کہ اس کا عطف او حسی پر ہے۔

علامہ صاحب روح المعانی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس ﷺ کا دیدار کرنا اس لفظ ”یہی“ سے ثابت ہے۔

وَلَقْدِ رَاهَ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ۝ عَنْ سَدْرَةِ الْمُنْتَهَىٰ ۝ عَنْهَا

جَنْتُ الْمَاءِ ۝ أَذِيْعَشِيَ السَّدْرَةَ مَا يَعْشِي ۝ مَازِيَّ

الْبَصْرُ وَمَا طَغَىٰ ۝ لَقْدَ رَاهَ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكَبِيرِ ۝

**وَلَقْدِ رَاهَ ۝**

اس میں علماء فرماتے ہیں کہ ذات باری مراد ہے۔ حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت علی بن احمد نے فرمایا: رسول اللہ ﷺ نے صحابہ بن احمد کے میں فرمایا کہ سدرۃ المنشی کے پاس میں پہنچا۔ وہاں مجھے رحمت نے ڈھانپ لیا۔ تو پہلے جب مجھے وہی ہوئی نماز کے احکام کے بارے میں تو اس وقت میں نے اس کو دل کی آنکھ سے دیکھا پھر دوبارہ وہ اسی مقام پر اترائیں نے اس کو سر کی آنکھ سے دیکھا پھر دوبارہ وہ اسی مقام پر اترائیں نے اس کو سر کی آنکھ سے دیکھا۔

اس کا عطف بعض نے کہا ہے کہ قاب قوسین پر ہے۔ تو یہ دونوں مرتبہ جبریل علیہ السلام کو دیکھا لیکن یہ بات غلط ہے۔

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ دیکھئے جبریل شروع سے آپ ﷺ کے ساتھ تھا اور پھر وہ غیب سے کہاں ہو گیا اور پھر کچھ لوگ کہتے ہیں کہ دونوں دفعہ اصلی حالت میں حضور ﷺ کو ملاقات ہوئی۔

فرماتے ہیں یہ بات قرین قیاس سے غلط ہے۔ کیونکہ تو اتر سے ہے کہ فاؤخی جو ہے۔ وہ بغیر جبریل کے ہوئی۔ یہ کلام کے سیاق و سبق سے بھی ہے۔ فرمایا کہ: سورۃ بقر کے آخری آیتیں وہ بغیر جبریل علیہ السلام کے وہی ہوئیں۔ فاؤخی سے پچھلا بہتمم ہے۔ اگر یہ بات مان لی جائے کہ قاب قوسین سے مراد جبریل علیہ السلام ہے تو ان دونوں کے ملاقات اور ایک دوسرے کے قریب ہونے کے

بعد یہ وحی ہے اور یہ وحی جبریل علیہ السلام کو منشی کر رہی ہے تو قاعدے کے مطابق ہب جبریل علیہ السلام منشی ہوئے تو وہ برآ راست ہوئی۔ جب برآ راست ہوئی تو ولقد راہ نزلہ اُخْرَى اس کا عطف فاؤخی پر ہے۔ یعنی ذات باری تعالیٰ کو دیکھا۔ کہاں دیکھا۔ سدرۃ المنشی کے پاس۔ اس کے نزدیک جنت الماءہی ہے۔ یعنی اس تمام کا عطف فاؤخی پر ہے۔ بعض منکرین محدثین، نبی پاک ﷺ ان آیات کو معراج سے فارغ تصور کرتے ہیں۔ لیکن یہ تو اتر کے خلاف ہے اور ان کا انواع ہے۔ اس کے پاس جنت الماءہی اس لئے ہے کہ وہ پادرست ہے اور جنت الفروع کے بعد وہ بڑی جنت ہے۔ اس میں ایک بڑا اختلاف ہے کہ عالم بالا پر ہو جنت ہے وہ اصل ہے یا امثل ہے۔ اس میں علماء کا بڑا اختلاف ہے۔ بعض نے اصل کہا ہے اور بعض نے مثل کہا ہے۔ اس پر مکمل بحث اپنی تفسیر میں کروں گا۔ یاد ہے کہ اذیعشی السدراة اس میں فرمایا کہ وہ بھاری ہے جن کا ہے۔ بھاری نے جمع ہیں اور فرشتہ ہر وقت حمد کر رہے ہیں۔ میری امت اس کے ایک پتے میں ڈھانپی جا سکتی ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ نے فرمایا۔ سدرہ کے پاس جب میں پہنچا تو مجھے جبریل علیہ السلام سے علیحدہ کر دیا کیا۔ ایک رحمت نے مجھے ڈھانپ لیا اور مجھ پر یہ انعام ہوا کہ مجھے اس نے اپنا دیدار کرایا اور نماز باعتبار پڑھنے سے پانچ ثواب کے اعتبار سے پہچاں۔ نیز یہ بھی وعدہ ہوا کہ اسے مخدوم ﷺ تیری امت کو ضرور بخشن دوں گا میں نے عرض کی کہ اسے میرے پروردگار میری امت کمزور اور ناقواں ہو گی وہ بہت آنکھ کریں گے۔ فرمایا میری رحمت اتنی وسیع ہے کہ اس کا ایک قدرہ تیری ساری امت کے لئے کافی ہے۔ تو یہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ اس گروہ کے صدر ہیں۔ جو کہ حضور

اکرم مکملتہ کے دیدار باری تعالیٰ بلا جا ب کے قائل ہیں۔

### مازاغ البصر:

اس مازاغ کا فاعل کون ہے اس کا عطف و لقدرہ پر ہے۔ اس کا فاعل اللہ تعالیٰ ہے۔ یعنی اس کو دیکھنے میں ذرا آنکھ بھکل نہ نیز ہی ہوئی۔ اگر جریل علیہ السلام کو مان لیا جائے تو پھر جریل علیہ السلام کو حضور اقدس علیہ السلام سے افضل مانا پڑے گا۔ یہ بات الزم ہے کہ جریل النبیاء اور اللہ تعالیٰ کے مابین ایک وحی کا ذریعہ ہے اور وحی کی اصل دلیل یعنی ہوتا ہے لہذا اس نے اس کا عطف و لقدرہ پر ہے۔ اگر جریل علیہ السلام پر ہوتا تو جریل کو تو اصل فضل میں دوبار دیکھ چکے تھے۔ لیکن یہ قاعدے کے خلاف ہے کہ جریل کو دیکھنے پر مازاغ کا لفظ وارد ہو۔

ایسا لفظ عظیم ہستی ذات رب العلمین کے لئے وارد ہے۔ یہ صرف ذات رب العالمین کے لئے وارد ہے۔ یہ صرف کمال محمدی کا وصف ہے کہ سر کا علیہ نے اپنی آنکھ سے برادرست دیکھا اور آنکھ نہ بھکل بلکہ یہ آنکھ اس ذات میں فنا ہوئی۔

### ڈاغ:

ڈاغ کا لفظ اس لئے ہے کہ ذات کو دیکھنے میں کوئی ہیئت طاری نہ ہو۔ یعنی موی علیہ السلام بھلی کو دیکھ کر بے ہوش ہو گئے تھے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ یہ موی علیہ السلام نہیں یہ میرا حبیب ہے کہ مجھے دیکھنے میں اس کی آنکھ نے ذرا گھبراہت محسوس نہ کی اس لئے اعلیٰ حضرت فرماتے ہیں:

کمان امکان کے جھوٹے نقطوم اول آخر کے پھیر میں ہو۔ محیط کی چال ہے تو پوچھو کہ حسر سے آئے کہم گئے تھے۔

ڈاغ کے بعد طغی کا لفظ ہے اس کے معنی ہیں نیز ہا ہونا۔ فرمایا کہ آنکھ

نیز ہی نہ ہوئی۔ یعنی ذات کا آنکھ سے مشاہدہ کرتے رہے۔ وہ ذات حبیب ہے تھی وہ حبیب کے لئے تھا۔

### لقدرہ ای من ایات ربہ الکبُری

اس سے مراد چھوٹی سی آیت ہے۔ لیکن میراج کا تمام حاصل اسی میں ہے۔ اس میں رب کا لفظ موجود ہے۔ ولقدرہ ای میں لفظ رب کیوں نہیں؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہاں اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کو راز میں رکھا اور اشارے کو ظاہر فرمایا۔ اس آیت میں اپنے نام کو اس لئے ظاہر فرمایا کہ رب کی نشانیاں ظاہر فرمائیں اور لفظ ٹکری ہے۔ سید العالمین علیہ السلام فرماتے ہیں کہ ٹکری اللہ تعالیٰ کی ذات کبریائی کے لئے ہے اس لئے ٹکری فرمایا۔ اپنی کبریائی کو ظاہر کیا۔ اس لئے کہ محبوب جب ملاقات کرے تو میری کبریائی کو دیکھے۔

اکثر مفسرین لفظ ٹکری سے اللہ تعالیٰ کا دیدار مراد یتھے ہیں۔ ان تمام نشانیوں میں سے بڑی نشانی ذات باری تعالیٰ کا دیدار تھا اور یہ دکھانا ہی سب کچھ اس نشانی ٹکری کے لئے تھا جو ظاہر کی۔

یاد رہے کہ اس سے پیشتر ایک آیت گزر پہلی ہے۔ جس کے معنی ہیں کہ اسے کوئی آنکھ اور اکٹھیں کر سکتی اور وہ ہر ایک کو دیکھتا ہے۔

اوراک سے جو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے فتح کی ہے اس سے یہ مفہوم ظاہر ہوتا ہے کہ اوراک بالا احاطہ بے اس میں کوئی شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ کا احاطہ کون کر سکتا ہے۔ مہراج کی رات حضور ﷺ نے اللہ تعالیٰ کا سر کی آنکھ کے ساتھ دیدار کیا۔ اس میں تمام نظریں قائل ہیں۔ کیونکہ قیامت کے دن بہشت میں تمام مومین کو اللہ تعالیٰ کا سر کی آنکھ سے دیدار ہو گا لیکن وہاں بھی اللہ تعالیٰ کا احاطہ نہیں ہو سکے گا۔ کیونکہ وہ ذات بے مثل ہے۔ اس ذات کا احاطہ نہ ممکن ہے۔

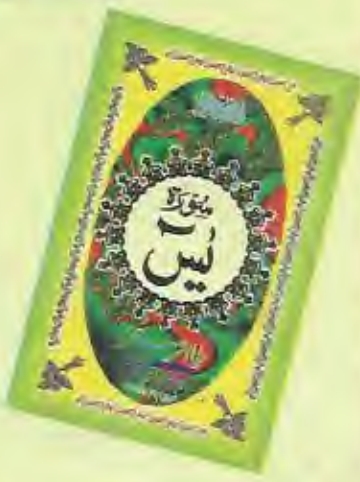
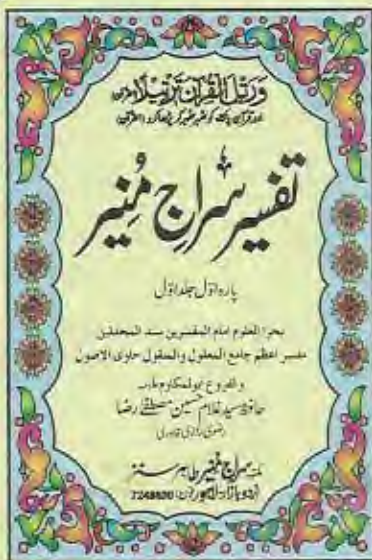
کچھ مخفیں یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا دیدار ہی مراد تھا تو پھر عرش پر جانے کی کیا ضرورت تھی زمین پر بھی دیدار ہو سکتا تھا۔

یہ احتمان اعتراض ہے۔ کیونکہ رب العالمین سارے عالم کو اپنی ذات میں گم کئے ہوتے ہے۔

وہ درخت سے آواز دینا چاہے تو موی علیہ السلام کو درخت سے آواز دے سکتا ہے۔ کیا بغیر درخت کے موی کو آواز نہیں دے سکتا تھا؟ یہ اس کی حکمت ہے۔ تاکہ میرا محبوب سب سے پہلے آسان جنت اور جنت کے عجائب اور جنم اور اس کے غضب۔ سدرۃ المنتہی ان سب کا مشاہدہ کر کے پھر میری ذات کا مشاہدہ کرے۔

لہذا حضور ﷺ نے تمام عجائب کا مشاہدہ فرماتے ہوئے پھر اپنے رس کا مشاہدہ فرمایا۔

(وَاللَّهُ الْهَادِيُ)



ٹکڑے:

مکتبہ سراج منزیر طاہر ستر

آردو یا زار لاہور فون: 7248630

اشاکست:

شیر پر اورز 40 - آردو یا زار لاہور فون: 7246006